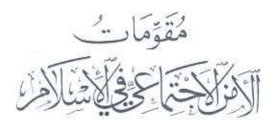


مُقَوِّمَاتُ ٳڒۿڒؖڮڿۜٳۼڿڰٚٳڸۺؙٳڵۿڒٵ



#### إن أربد الأالاصلاح ماأسطعت (٧)



ؠؽۣڪرلائيلائ الرُکورُکِالِعَالِکَارُکُ





۱۱۵۳۰هـ ۲۰۰۹ حر رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ۲۰۰۹ / ۱ / ۱۱ - ۲۰۲۱

ISBN 977-5291-91-7

بطاقة فهرسة

فهرسة أثناء النشر - إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشنون الفنية

عمارة ، محمد

مقومات الأمن الاجتماعي في الإسلام / محمد عمارة . . ط ١ القاهرة : مكتبة الإمام البخاري للتشر والتوزيع ، ٢٠٠٩ .

٨٠ ص ٢٠٠٤ سم ( إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت ٧٠)

977 9791 91 7

١- الإسلام والمجتمع ٢- العولمة

777

أ ـ العنوان ب ـ السلسلة

مَنَّ مَنْ الْمُلَاقِظِ الْمُلَاقِلِ الْمُلَاقِلِ الْمُلَاقِلُ الْمُلَاقِلُ الْمُلَاقِلُ الْمُلَاقِلُ وَالْمُل منال ١٥١٥٤٠١٠ منالفا المنافقة عن ١٦٠١٥٤١٠٠ منالفا المنافقة من ١٥١٥٤٠١٠ منالفا المنافقة من ١٥١٥٤٠١٠ منافقة المن

### مُقَـُلِّفَتُنُ

لا نبالغ إذا قلنا: إن الفريضة الغائبة والمنشودة في عالمنا - الإسلامي وغير الإسلامي - هي فريضة العدل الاجتماعي ، الذي يُحقِّقُ الأمن الاجتماعي لجماهير الناس .. فالأمن الاجتماعي على « المعاش » ضرورة من ضرورات الحياة . وإذا كان لكل نظام اجتماعي فلسفته التي ينطلق منها ، ويُعبِّرُ عنها ، ويسعى إلى تطبيقها وتحقيقها .. فإن فلسفة النظام الاجتماعي الإسلامية هي نظرية « الاستخلاف » .

« فالمالك الحقيقي ، مالك الرقبة ، في الأموال والثروات هو خالقها ومفيضها في الطبيعة ، الله - سبحانه وتعالى - وهو الذي سخّرها ، كغيرها من قوى الطبيعة وكنوزها ؛ ليرتفق بها الإنسان - ارتفاق تسخير - بمعنى الأخوّة - لا ارتفاق سُخْرة - بمعنى القهر استعانة بها على أداء مهام الاستخلاف - عمارة الأرض وتزيينها - .. وللإنسان في هذه الثروات والأموال ملكية المنفعة المجازية ، ملكية الوظيفة الاجتماعية ، التي تتبح له حرية الاختصاص ، والاستثمار والتنمية والانتفاع ، المحكومة بينود عقد وعهد الاستخلاف في الأموال والثروات .. الاستخلاف من المالك الحقيقي - سبحانه وتعالى - للإنسان - النائب والوكيل - ..

« وهذا المعنى للاستخلاف ، في الأموال والثروات - كما هو شأن الوسطية الإسلامية الجامعة - لا يُجَرَّدُ الإنسانَ من حقَّ الملكية للشروات والأموال .. وأيضًا لا يَرْفعُ الضوابط عن حريته في التملّك والتصرّف .. وإنما يقف بهذه الحرية عند « حرية الخليفة » ، المحكومة بإرادة وأوامر ونواهي المالك الحقيقي للأموال والثروات . « ولمعنى الاستخلاف هذا جاء التعبير بمصطلح « الحقّ » عن ما للآخرين في مال الإنسان ﴿ وَاللَّيْنَ فِي أَمَونِكُم مَقُ مَعَلُومٌ \* لِلسّابِلِ فَي مَالُم المعارج : ٢٤ - ٢٥] .

وجاء التصريح بأن مكانة الإنسان في الأموال والثروات هي مكانة « الخليفة - المُسْتَخْلَف » .. ﴿ عَلِمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ مَا يَغِلُوا مِمَا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيةٍ فَالّذِينَ عَامَنُوا مِنكُرَ وَأَنفَقُوا لَمُمُ وَأَنفِقُوا لَمُمُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا لَمُمْ كَبِيرٌ ﴾ [ الحديد : ٧ ] وجاءت إضافة مصطلح « المال » - أبي ضمير « الجمع » في سبع وأربعين آية - في القرآن الكريم - إلى ضمير « الجمع » في سبع وأربعين آية - فالجمع هو مطلق الإنسان المُسْتَخْلَف - بينما جاءت إضافته إلى ضمير « المفرد » في سبع آيات ، كي لا يستأثر وينفرد ويستغنى ضمير « المفرد » في سبع آيات ، كي لا يستأثر وينفرد ويستغنى المحكومة بفلسفة وضوابط الاستخلاف ..

فللإنسان الفرد مال ، لكنه في نفس الوقت مال الأمة .. وبعبارة

الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ/ ١٨٤٩ -٩٠٥ م ] : إن تكافل الأمة يعني « أن مال كل واحد منكم هو مال أمتكم » .. وبعبارة الزمخشري [ ٤٦٧ – ٣٨ هـ/ ١٠٧٥ – ١١٤٤ م ] - وهو يفسر قول الله - سبحانه وتعالى - : ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ شُشَّتَخْلَفِينَ فِيدٍّ ﴾ [ الحديد : من الآية ٧ ] ١ إن مراد الله من هذه الآية هو أن يقول للناس : إن الأموال التي في أيديكم إنما هي أموال الله ، بخلقه وإنشائه لها ، وإنما مؤِّلكم إياها ، وخؤَّلكم الاستمتاع بها ، وجعلكم خلفاء في التصرُّف فيها ، فليست هي أموالكم في الحقيقة ، وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب » هذا هو معنى الاستخلاف في ميدان الثروات والأموال .. وتلك هي فلسفة النظام الاجتماعي في الإسلام .. وهذه هي قاعدة تحقيق العدل الاجتماعي والأمن المجتمعي في الإسلام .

وعن هذا المعنى .. وعن هذه الفلسفة حدث ويحدث انحراف الحضارات المادية ، تلك التي جعلت الإنسان « سيد الكون » ، ذا الحرية المطلقة - بدلاً من جعله خليفة سيد الكون - سبحانه وتعالى - .. ومن ثم أطلقت - هذه الحضارات المادية - العنان لحرية التملك في الثروات والأموال - فردًا في الليبرالية الرأسمالية - وطبقة في الشمولية الشيوعية - ..

وكذلك يأتي الانحراف النقيض في الفلسفات الباطنية ، التي تدعو الإنسان - بالجبر وزهد الدراويش والنسك الأعجمي - إلى أن يدير ظهره لعالم الثروات والأموال! ..

وبين هذين الانحرافين، تقف فلسفة الإسلام ووسطيته الجامعة، كما تَمَثَّلَتُ في نظرية الاستخلاف . . التي يقوم عليها النظام الاجتماعي . . والعدل الاجتماعي . . والأمن الاجتماعي في الإسلام . .

ولأن هذا العدل .. وهذا الأمن هو طوق نجاة الإنسانية من التوتُحش الرأسمالي .. كانت هذه الدراسة .. التي نرجو الله أن يَنْفَعَ بها .. إنه - سبحانه - أفضل مسئول وأكرم مجيب .

د . محمد عمارة

القاهرة في رمضان ١٤٢٩هـ سبتمبر ٢٠٠٨م

## تمهيد في الضبط لمصطلحات البحث

إن « الأمن » هو : المقابل - المضاد - للخوف . . والفزع . . فهو الطمأنينة والاطمئنان إلى عدم توقُع المكروه . .

أما « الإيمان » ، فهو : اطمئنان القلب بالانتماء إلى الخالق والرازق والمنعم والراعي والحافظ - أي الاطمئنان بالمعية الإلهية ، العاصمة من أي خوف أو فزع أو اغتراب في الدنيا والآخرة .

ومن ثُمَّ ، فالإيمان هو أفعل السبل لتحقيق الأمن بالنسبة للإنسان .. وبالنسبة للعلاقات بين الناس : ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللَّذِينَ ،َامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَتِ لَيَسَتَخْلِفَنَهُمْ فِي اللَّرْضِ كَمَا السَتَخْلَفَ اللَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِك الْرَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُمَدِّنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْئاً وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَالْمَا لَلْهَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَلُمْ الْفَلْسِقُونَ فِي [النور: ٥٥].

﴿ وَاَمَّنَ يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَيْنُفُ ٱلشُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ آَءَكُ مُعَلِّكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ آَءَكُ مُّ عَلَيْكُمْ فَي طَلُمَنتِ اللَّرْضِ آَءَكُ مُّ عَلَيْكُمْ فَي طَلُمَنتِ اللَّهِ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِيكَحَ بُشْرًا بَيْكَ يَدَى يَدَى رَحْمَتِهِ الْهَالَ مَّعَ اللّهَ عَكَمَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنْسَنَنَ ضُرُّ دَعَا رُبُّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ [ الزمر: ٨] .

وفي الحديث النبوي الشريف: « لا يُؤْمِنُ مَنْ لاَ يَأْمَنُ جَارُه بَوَائِقَهُ »
- رواه البخاري ومسلم والإمام أحمد - . . و « المُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ
عَلَى دِمَائِهِم وَأَمُوالِهِم » - رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه والإمام أحمد - . .

فالإيمان مصدر الأمان للإنسان المؤمن .. ولمن يتعامل معهم من الناس .. أي للفرد والمجتمع والاجتماع .. ذلك أن الإيمان ، عندما تترجمه الأعمال الصالحات ، يحقق الاستخلاف الإنساني لله - سبحانه وتعالى - أي التمكين الذي يحقق الأمن المجتمعي للمؤمنين .. ويحقق القوة للمستضعفين حتى ليجعلهم خلفاء الأرض وأثمتها : ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّهِ الفصص : ٥ ] .

لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ، عَلَيْكُمْ سُلطَنَاۚ فَأَى الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ ۚ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* الّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَدْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَننَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتَهِكَ لَمُهُ ٱلأَمْنُ وَهُم ثُهَيتَدُونَ ﴾ [ الأنعام : ٨٠ - ٨٢ ] .

ونفس المعنى نجده في الحديث النبوي الشريف - الذي يرويه الإمام أحمد - .. والذي يقول فيه رسول الله على الله المختلف الأمن الإنساني ، أَنفُسَكُم بَعْدَ أَمْنِهَا » .. فبعد تحقيق الإيمان الديني للأمن الإنساني ، لا ينبغي النكوص عنه إلى الشرك ، الذي يقترن بالخوف والفزع والاضطراب والحيرة والضلال ، لفقدان الانتماء والاطمئنان بالمعية الإلهية في هذا الوجود ..

وكذلك الحال في النطاق المجتمعيّ والاجتماعيّ ، وعلى مستوى الجماعة .. فالأمن والطمأنينة ثمرة للإيمان .. بينما الخوف والفزع هما ثمرة النكوص عن هذا الإيمان : ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْبَةً هما ثمرة النكوص عن هذا الإيمان : ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتُ عَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُها رَغَدًا مِن كُلّ مَكَانِ فَكَانَتُ عَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيها رِزْقُها رَغَدًا مِن كُلّ مَكَانِ فَكَانَتُ عَامِنَةً مُطْمَيِنَةً اللّه لِللّه لِهَا اللّهُ لِهَاسَ ٱلجُوعِ وَٱلخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢] .

بل إن الإيمان هو سبيل الأمن يُخْرِجُ الإنسان من الخوف عند حدوثه ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم مِثَىْءِ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ ٱلأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِيرِ ٱلصَّنبِرِينَ ٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَصَّنِبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا بِلَّهِ وَإِنَّا ۚ إِلَيْهِ رَجِعُونَ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرُحْمَةً وَرُحْمَةً وَرُحْمَةً وَرُحْمَةً وَرُحْمَةً وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهَمَّنَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥].

إن أم موسى - عليه السلام - عندما خافت على فلدة كبدها ورضيعها موسى - عليه السلام - حقق لها الإيمان أعلى درجات الأمن والاطمئنان بعمل لا يجعله مُحققًا للأمن إلا عميق الإيمان . فالإيمان هو الذي جعلها تُلقِي برضيعها وفلدة كبدها إلى اليّم لِتُحقّق لها وله الأمن والاطمئنان : ﴿ وَأَوْحَيناً إِلَى أَمْ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا لها وله الأمن والاطمئنان : ﴿ وَأَوْحَيناً إِلَى أَمْ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأْلِقِيهِ فِي الْدِيمِ وَلا تَخَافِي وَلا تَحَزَفِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَمَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسِلِين ﴾ [القصص : ٧] . فالإيمان بصدق الوعد وَجَاعِلُوهُ مِن الذي جَعَلَ الأم تنشد الأمن والاطمئنان عندما تُلقِي بوليدها إلى اليّم وهو الطفل الرضيع !! ..

وكذلك الحال عندما أحدقت المخاطر بموسى - عليه السلام - ومن معه ، وأوشكت جيوش فرعون الجرَّارة أن تُدْرِكَهم وتُطْبِقَ عليهم .. كان الإيمان بصدق الوعد الإلهي هو مصدر الأمن من الخطر ، والاطمئنان إلى النجاة ﴿ فَأَنْبَعُوهُم مُشْرِقِينَ وَ فَلَمَّا تَرَّهَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدَرَّكُونَ وَ فَلَمَّا تَرَهَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدَرَّكُونَ وَ قَالَ كَالَّ إِنَّ مَعِي رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ [الشعراء: ٦٠ - ٦٢] .. فالمعية الإلهية كانت مصدر الأمن في لحظات الخطر العظيم ..

وفي هذا قال رسول الله ﷺ للصديق : « ما ظُنُكَ يَا أَبَا بَكْرٍ بِاثْنَينِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا » ؟ رواه البخاري والإمام أحمد .

وكذلك الحال عندما أحاط المشركون بالمؤمنين من كل مكان -في غزوة الأحزاب - وبلغت القلوب الحناجر قال المؤمنون : ﴿ هَنْذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُم وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنْنَا وَنَسْلِيمًا ﴾ [ الأحزاب : ٢٢] .

فكان الإيمان مصدر اليقين والأمن والاطمئنان . ولذلك دعا الله - سبحانه وتعالى - عباده إلى الإيمان به ليتحقق لهم الأمن والأمان .. ودعاهم إلى شكره على نعمة هذا الأمن - الماديّ والروحيّ - : ﴿ لِإِيلَافِ فَ رَيْشٍ ﴿ إِلَافِهِم رِحْلَةً ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ
رَبَ هَاذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ ٱلَّذِئَ ٱطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنَ خُوفٍ ﴾ [ فريش: ١ - ٤] ، وامتَنَّ عليهم - إن هم آمنوا - بالحرم الآمن ، بينما يُتَخَطَّفُ الناس من حولهم : ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا ﴾ [ البقرة : ١٢٥] ، ﴿ وَأَوْلَمْ يَرُوّا أَنَا جَعَلْنَا حَكَرُمًا عَامِنَا وَيُنَحَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَولِهِم ۚ [ العنكبوت : ٢٧] .

فالعلاقة جدلية ، والعروة وثقى بين الأمن الماديّ والروحيّ ... على المعاش والمعاد - وبين الإيمان والانتماء لواهب هذه النعم ، وإفراده بالألوهية والربوبية والعبودية والعبادة .

ولحكمة لا تخفى كان الإيمان وثمرته الأمن الفردي والمجتمعي ولحما جماع أداء الأمانة التي حَمَلُها الإنسان عندما استخلفه الله لعمران هذه الأرض، وفق شريعته ، التي هي النور الهادي إلى الإيمان والأمان ، ولأن الإسلام دين الجماعة .. فلقد تَمَيُّرَ وامتاز بإقامة الأمة والدولة .. والنظم والمؤسسات .. والثقافة والمدنية والحضارة . ولأنه لم يقف عند التكاليف الفردية - كما هو الحال في النصرانية - كانت الحضارة - أي العمران - ثمرة من ثمرات دين الإسلام .. ولهذا قال واضع أسس علم العمران ، العلامة ابن خلدون [ ١٣٢٢ - ١٠٨ هر ١٣٣٢ - ١٤٠٦ م] :

البشري .. الذي هو ضروري للنوع الإنساني ... » (1) . فكان البعد المجتمعي والاجتماعي - أي الأمة والحضارة - الميدان الذي تتحقق فيه ثمرات الأمن ، المؤسسة على قواعد الإيمان .

0000

ولأن الإنسان هو المخلوق الوحيد الذي تَمَيَّرُ وامتاز بالجمع بين المادة والروح .. خلقه الله من طين ، ثم سَوَّاه ونَفَخَ فيه من روحه ، فأصبح مكرَّمًا ومفضّلاً حتى على الملائكة المقرَّبين .. فلقد قام أمن هذا الإنسان - فردًا ومجتمعًا - على ساقين اثنتين :

1. الأمن الروحي: الذي يتحقق بالانتماء الديني، والمعية الإلهية، والأنس بالحضرة الربّانية التي تجعل هذا الإنسان المؤمن - حتى لو كان أشعث أغبر - إذا أقسم على الله أبرّه الله! ...

٧- والأمن المادي على المعاش: الذي بدونه يصبح الإنسان غريبًا في دنياه .. يقتله مرض الاغتراب .. فلا تتحقق له مقومات الانتماء المجتمعي .. ولا مقومات المعرفة والعبادة ، التي هي ضروريات الأمن الروحي والديني وإذا كان الإنسان - المادي .. الروحي - الأرضي .. الملائكي - قد قام وجوده على تكامل هاتين

<sup>(</sup>١) المقدمة ص ٢٧، ٣٠، ٣٤ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ.

الركيزتين .. فإنّ أمْنَه المجتمعيّ والاجتماعيّ لابدٌ لقيامه من هاتين الركيزتين أيضًا : ركيزة الأمن الروحيّ ، التي تحقق له الصعود الروحيّ إلى معارج المعيّة الإلهية .. وركيزة الأمن المادي ، التي تُهيّئ له تحصيل آليات هذا الصعود ومقوماته ..

وإذا أردنا أن نعرف خطر هذه القضية - قضية الأمن الاجتماعي والمجتمعي .. وأهمية هذه المقومات في تحقيق هذا الأمن .. فلابد لنا من نظرة فاحصة نُطِلُ بها على واقع هذه القضية ، وحال مقوماتها ، في الواقع العالمي الذي يحيط بنا ويضغط علينا ، حتى ليكاد أن يعتصرنا ويحتوينا .. وفي الواقع المحليّ ، الذي يعاني الكثير من الأمراض والمشكلات والسلبيات ، التي تصنع الفراغ الذي يتمدد فيه الواقع العالميّ - الضاغط والمحيط - ..

# في العالم الضاغط والمحيط

لقد اجتمعت في الواقع العالميّ - ومركزه الغرب الحضاري - «وَفَرْهُ القَارُونِيَّة » و « قُوَّة الفِرْعَونِيَّة » .. الأمر الذي جعله غابة موحشة - وأحيانا متوحشة - تفترس الأمن الروحيّ والماديّ لجماهير الناس . ففي الجانب الروحيّ والدينيّ ، قَتَلَت العلمانيةُ « المسيحية » في أوربا ، فأصبحت القارة - التي مَثَلَتْ قلعة المسيحية قرونًا طويلة - فراغًا روحيًا ، ثم عجزت هذه العلمانية عن ملْ والفراغ الروحيّ بما يجيب على الأسئلة الفطرية والطبيعية والضرورية للإنسان .

وبعبارة القس الألماني - عالم الاجتماع - « جوتفرايد كونزلن » في بحثه عن « العلمانية والدين » - : « فلقد مَثَلَت العلمانية : تراجع السلطة المسيحية . . وضياع أهميتها الدينية . . وتحوّل معتقدات المسيحية إلى مفاهيم دنيوية . . والفصل النهائي بين المعتقدات الدينية والحقوق المدنية . . وسيادة مبدأ : دين بلا سياسة ، وسياسة بلا دين . .

لقد نبعت العلمانية من التنوير الغربي .. وجاءت ثمرة لصراع العقل مع الدين ، وانتصاره عليه ، باعتباره مجرد أثر لحقبة من حقب التاريخ البشري ، يتلاشى باطراد في مسار التطور الإنساني .. ومن نتائج العلمانية : فقدان المسيحية لأهميتها فقدانا كاملاً . وزوال أهمية الدين كسلطة عامة لإضفاء الشرعية على القانون

والنظام والسياسة والتربية والتعليم .. بل وزوال أهميته أيضًا كقوة مُوجِّهة فيما يتعلق بأسلوب الحياة الخاص للسواد الأعظم من الناس ، وللحياة بشكل عام .. فسلطة الدولة ، وليست الحقيقة ، هي التي تصنع القانون .. وهي التي تمنح الحرية الدينية .. ولقد قدمت العلمانية والحداثة باعتبارها دينًا حلّ محلّ الدين المسيحيّ ، يفهم الوجود بقوى دنيوية ، هي العقل والعلم .

لكن .. وبعد تلاشي المسيحية سرعان ما عَجَزَت العلمانية عن الإجابة على أسئلة الإنسان ، التي كان الدين يُقَدِّمُ لها الإجابات .. فالقناعات العقلية أصبحت مفتقرة إلى اليقين .. وغدت لحداثة العلمانية غير واثقة من نفسها ، بل وتفكك أنساقها العقلية والعلمية عدمية ما بعد الحداثة .. فدخلت الثقافة العلمانية في أزمة ، بعد أن أدخلت الدين المسيحيّ في أزمة .. فالإنهاك الذي أصاب المسيحية أعقبه إعياء أصاب كلّ العصر العلماني الحديث .. وتحققت نبوءة في نيتشة » [ ١٨٤٤ - ١٩٠٠ م] عن « إفراز التطور الثقافي الغربي لأناس يفقدون نجمهم الذي فوقهم ، ويحيون حياة تافهة ، ذات بُغدِ واحد ، لا يعرف الواحد منهم شيئًا خارج نطاقه » .

وبعبارة « ماكس فيبر » [ ١٩٢٠ - ١٩٢٠ ] : « لقد أصبح هناك أخصائيون لا روح لهم ، وعلماء لا قلوب لهم » ! . ولأن الاهتمام الإنساني بالدين لم يتلاش ، بل تزايد .. وفي ظِلً انحسار المسيحية ، انفتح باب أوربا لضروب من الروحانيات وخليط من العقائد الدينية لا علاقة لها بالمسيحية ولا بالكنيسة .. من التنجيم .. إلى عبادة القوى الخفية .. والخارقة .. والاعتقاد بالأشباح .. وطقوس الهنود الحمر .. وروحانيات الديانات الآسيوية .. ، والإسلام الذي أخذ يُحَقِّق نجاحًا متزايدًا في المجتمعات الغربية ..

لقد أزالت العلمانية السيادة الثقافية للمسيحية عن أوربا .. ثم عَجَزَتْ عن تحقيق سيادة دينها العلمانيّ على الإنسان الأوربيّ ، عندما أصبح معبدها العلميّ عتيقًا ! ففقد الناس « النجم » الذي كانوا به يهتدون : وَعْد الخلاص المسيحيّ .. ثم وعد الخلاص العلمانيّ .. »(١) .

تلك شهادة خبير غربي - في الدين والاجتماع معًا - على الفراغ الروحي القاتل ، والاغتراب الروحي الموحش ، الذي صَنَعَتُه العلمانية بالإنسان المعاصر في أوربا - وهي العلمانية التي يُبَشِّرُ بها الاستعمار وأدواته - من المُنَصِّرِينَ إلى المغتربين - في عالم الإسلام . . ويضغطون علينا لنتجرع الكأس المسموم الذي تَجَرَّعُوه ! . .

<sup>(</sup>١) جوتقرايد كونزلن [ مأزق المسيحية والعلمانية في أوربا ] ص ١٨، ١٧ - تقديم وتعليق : د. محمد عمارة - طبعة دار نهضة مصر - القاهرة سنة ١٩٩٩ م .

## حقائق وأرقام

فإن الذين يؤمنون – في أوربا – بوجود إله – مجرد وجود إله .. حتى لو لم يعبدوه ! لا يتعدون ١٤ % من الأوربيين ! ..

والذين يواظبون على حضور القداس بالكنيسة - مرة في الأسبوع - في فرنسا « بنت الكاثوليكية » وأكبر بلادها - أقل من ٥ % من السكان - أي أقل من نصف عدد السكان - أي أقل من نصف عدد المسلمين في فرنسا ! - الذين يقدرهم البعض بستة ملايين .. ويقدرهم البعض بشمانية ملايين ! .

« وفي ألمانيا ، توقف القداس في ١٠٠ كنيسة من أصل ٥٥٠ كنيسة في أبرشية « أيسن » بسبب قلة الزوار ! .. الأمر الذي زاد من عدد الكنائس المعروضة للبيع ، والتحول إلى أغراض أخرى - من مثل : المطاعم والملاهي .. وحتى المساجد - .. بينما ارتفع عدد المساجد في ألمانيا من ١٤١ إلى ١٨٧ في عامي ٥٠٠٥ و ٢٠٠٦ المساجد في ألمانيا من ١٤١ إلى ١٨٧ في عامي و٠٠٠ و ٢٠٠٦ ووحدهما ! .. وذلك بالإضافة إلى ١٨٤ مسجدًا نحت الإنشاء - وفي هذه المساجد الألمانية ٥٥١ مسجدًا ذات مآذن ترتفع في الفضاء و ٥٠٠ ر٢ مسجد بلا مآذن .. في الوقت الذي توجد فيه الفضاء و ١٠٠ ر٢ مسجد بلا مآذن .. في الأعوام القادمة ! .. وإذا كان المسلمون في ألمانيا يمثلون ٣ % من السكان ، فإن

التشيك ! .. و ١٥٠ من منازل القساوسة التشيك ! (١) .

وهذا الواقع الروحيّ البائس والخرب ، الذي صَنَعَتْه العلمانية بالمسيحية في أوربا .. هو الذي جَعَلَ باب الفاتيكان « بنديكتوس السادس عشر » يعلن - في كتابه « بلا جذور ، الغرب ، النسبية ، الإسلام ، والمسيحية » سنة ٢٠٠٦ م عن مخاوفه الثلاثة :

 انقراض المسيحيين الأوربيين ، بسبب عدم الإنجاب ، وانحلال الأسرة ، حيث تزيد نِسَبُ الوفيات عن نِسَبِ المواليد ..
 وخاصة في ألمانيا وإيطاليا وإسبانيا .

٢ – وحلول الهجرات الإسلامية – العربية والإفريقية – محلّ المسيحيين الأوربيين المتقرضين! ...

٣ - وأن تصبح أوربا « جزءًا من دار الإسلام في القرن الواحد والعشرين » ! (٢).

\* \* \* \*

<sup>(</sup>١) [ نيوزويك ] عدد ٢٧ - ٢ - ٢٠٠٧ م .

<sup>(</sup>۲) جوزيف زائرنجر - [ البابا بنديكتوس السادس عشر ] - ومارسيليواييرا : [ بلا جذور : الغرب ، النسبيه ، المسيحية والإسلام ] طبعة نيويورك سنة ٢٠٠٦ م . وانظر كذلك صحيفة الشرق الأوسط ] لندن - ملحق « منتدى المكتب » عدد ٢٦ - ٤ - ٢٠٠٦ م . و د. محمد عمارة [ الفاتيكان والإسلام ] طبعة بمكتبة الشرق الدولية سنة ٢٠٠٧ م .

وإذا كان هذا هو الوجه الكالح للحضارة المهيمنة - في جانبها الروحي - فإن جانبها المادي - الذي صَنَعَتْه الرأسمالية المتوحِّشة على نَمطِ القارونية والفرعونية - لا يقل بشاعة عن هذا الجانب الروحي :

 «فأهل الشمال – الذين يُمَثِّلُونَ ٢٠ % من سكان العالم – يمتلكون ويستهلكون ٨٦ % من الثروات والخيرات في هذا العالم! . . .

\* وأكبر ثلاث تجارات للعولمة الغربية ، هي : تجارة السلاح .. وتجارة المخدرات .. وتجارة الدعارة ! .. ولا يزال هذا الغرب يتاجر في الرقيق - من كل الألوان - وتختطف منظماته « الإنسانية » الأطفال للاتجار بهم في السخرة أو الدعارة أو بيع أعضائهم حتى هذه اللحظات ! ..

و ٩٠ % من العقول والأبحاث العلمية - على نطاق العالم الغربي - موظفة - بشكل مباشر أو غير مباشر - في حدمة الصناعات الحربية!..

\* وأكثر من ٩٥ % من رأس المال العالمي - في النظام الرأسمالي موظف في المضاربات والسمسرة - بحثًا عن الربح السريع والأعلى - وليس في الإنتاج أو الخدمات - وذلك لانخفاض القوة الشرائية لأغلبية سكان العالم! .. • والشركات المتعددة الجنسيات والعابرة للقارات ، والمجتاحة للسيادة في الدول الوطنية والقومية ، تقترض الدولارات بفائدة ٢ % لتقرضها لدول الجنوب بالفوائد المركبة التي تتراوح بين ٢٠ % و • م % - الأمر الذي جَعَلَ الكثير من الدول المدينة - وخاصة في إفريقيا - عاجزة عن سداد فوائد الديون - مجرد الفوائد - التي تزيد قيمتها أحيانا عن قيمة صادرات تلك الدول ! ..

## في لواقع الإسلامي

وهذا الوجه الكالح للواقع الاجتماعيّ العالميّ - وجه الرأسمالية المتوحشة - ينعكس على الأوضاع الاجتماعية والمادية في داخل عالم الإسلام :

- فَقُرٌ مُدْقِعٌ في التنمية المستقلة ، أوقع الأغلبية الساحقة من السكان تحت خط الفقر ..
  - ومئات الملايين يسكنون العشوائيات ..
- وأمية أبجدية تحجز النور عن أكثر من نصف تعداد المسلمين . .
   وذلك فضلاً عن الأمية الفكرية والثقافية التي تفترس الطاقات والملكات والمواهب عند الأغلبية الساحقة . .
- وبطالة تفترس حياة الملايين .. وتجعلهم فرائس للاتحراف ..
   وقنابل موقوتة للعنف العشوائيّ والغضب والاحتجاج .

ولاجئون مسلمون .. هم أغلبية اللاجئين على النطاق العالمي ! .
 وعنوسة تغالب النظام الأسري وتحدّ من فاعلياته ..

« وعنف عشوائي تتوالى موجاته وأجياله ومنظّروه ، بسبب الواقع الضاغط على النفوس ، والذي كاد أن يغلق أبواب الأمل والمستقبل أمام شرائح واسعة من الشباب ..

ه وفساد مستشري يلتهم الخيرات .. ويحبط الطاقات .

وإسراف سفيه ومستفر لقلة مترفة .. ينذر إسرافها بتوقع إعمال السنة الإلهية : ﴿ وَإِذَآ أَرْدُنَاۤ أَن تُمْلِكَ قَرْيَةٌ أَمَرْنا مُتَرَفِّهَا فَفَسَقُواْ فِنهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الله الله الله عَلَيْهَا الله عَلْهُ الله عَلَيْهَا الله عَلْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا الله عَلَيْهَا الله عَلَيْهَا الله عَلَيْهَا الله عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهَاعِلَاعِلَاهِ عَلَيْهَا عَلَيْهَا

« وبلاد كثيرة تخضع للغزو والاجتياح والاحتلال .. ومقدسات مُهَدَّدَة بالضياع .. في الوقت الذي تنفق فيه الثروات في صفقات فلكية لسلاح محجوب عن معارك الأمة ! .. فقط تُوَظَّفَ هذه الصفقات لتشغيل مصانع السلاح في البلاد التي تغزو وتحتل بلاد الإسلام ! ..

وتفاوت فاحش بين الطبقات ، يجعل القلة القليلة تشكو من التخمة .. وكثرة كثيرة تعاني المسغبة ، حتى ليبيع بعضها عقيدته الدينية للمُنَصَّرِينَ لقاءَ كسرة خبز أو جرعة دواء ! ..

\* وحتى الفوائض النقدية التي تبقى بعد هذا الإسراف السفيه ،

نراها تُؤظّفُ خارج عالم الإسلام .. ففي مقابل كل دولار يوظف داخل العالم الإسلامي هناك ٥٦ دولارا - من هذه الفوائض - يُؤطّفُ في اقتصاديات الدول الأجنبية - وأحيانا المعادية -! .. أو في المقامرات والمضاربات في بورضات الأوراق المالية .. وليس في الإنتاج أو الخدمات! ..

0 0 0 0

وإذا كان هذا هو حال الركيزة المادية للأمن المجتمعيّ والاجتماعيّ في الواقع الإسلاميّ .. فإن نعمة الإسلام قد جعلت عالمنا الإسلاميّ يعيش واقعًا روحيًّا وإيمانيًّا طيبًا ، ليس له نظير خارج عالم الإسلام ..

ه فشعوب الأمة الإسلامية تعيش صحوة دينية - تعاظمت في العقود الأربعة الماضية - حتى غدت أعظم ظواهر العصر الذي نعيش فيه . ومساجد الإسلام والمسلمين هي البيوت المعمورة بزوًارها .. والمتفردة بعبادة الله الواحد الأحد .. حيث انصرف الآخرون إلى عبادة الهوى .. والغرائز والشهوات .. والقوّة .. والبنوك ! .. حتى لقد أُشْربُوا في قلوبهم العجل الذهبيّ من جديد ! ..

والأسرة - في الإطار الإسلامي - لا تزال بخير كثير .. وخاصة
 عندما نقارنها بحالها خارج عالم الإسلام ..

وهناك جهود للخير والإحسان والصدقات ، تحاول أن تَصْنَعَ قَدْرًا من العدل ، تغالب به الآثار الكثيبة للرأسمالية المُتَوَخِّشَة .. وإذا كانت أمتنا قد تفردت بعبادة الله وحده ، دون الطواغيت .. فإن الفطرة الإيمانية التي ذبلت أو ماتت - خارج عالم الإسلام - لا تزال بخير في المفهوم الروحيّ للأمن الاجتماعي بعالم الإسلام .

## في الإصلاح الفكري

لكن .. ورغم هذه الإيجابيات في المقوم الروحيّ للأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ بعالم الإسلام .. فإن هناك العديد من السلبيات والشوائب التي تنتقص من إسلامية حياتنا الروحية ومقوم الإيمان في بلادنا الإسلامية .. ومن أهم وأخطر هذه السلبيات : العنف العشوائي ، الذي يهز استقرار عدد من المجتمعات المسلمة ، والذي يهدد بجعل بأس المسلمين بينهم شديدًا .. الأمر الذي يجعلهم - بالتبعية - رحماء على الأعداء ! ..

والجمود والتقليد ، الذي يستقطب شريحة من طلاب العلم الديني ، وقطاعات غير قليلة من الجماهير .. التي وقفت عند ظواهر بعض النصوص دون فقه لمقاصد الشريعة والنصوص ..
 والدروشة والبلاهة ، التي تشيع في الملايين التي انخرطت في بعض الطرق الصوفية .. والتي غرقت في البدع والخرافات .. فبرئ

منها التصوّف الشرعيّ الصحيح ..

وإذا كانت هذه الظواهر الروحية السلبية غير بعيدة عن الواقع الماديّ والاجتماعيّ المتدني .. فإن إعادة الثقافة الإسلامية إلى « وسطية التوازن والاعتدال » .. وإقامتها على قاعدتي عالم الغيب وعالم الشهادة .. آيات الله في كتابه المسطور وآياته المبثوثة في الأنفس والآفاق بكتابه المنظور .. وتأسيس هذه الثقافة - كما كانت في عصور الازدهار الحضاريّ ومشاريع التجديد الفكريّ والدينيّ - على قاعدتي العقل والنقل ، لنقرأ النقل بالعقل .. ونَحْكُمُ العقل بالنقلِ .. إن هذا الإصلاح الثقافيّ هو الباب والطريق لتنقية حياتنا الروحية من هذه السلبيات .

وإذا كان « النقل الإسلاميّ » ممثلاً في الوحي الإلهيّ والبلاغ القرآنيّ ، قد تُعَهَّدُ الله – سبحانه وتعالى – بحفظه : ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا اللهَ عَلَىٰ نَزَّلْنَا اللهَ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُوالِمُ عَلَىٰ اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

فإن إحياء العقلانية الإسلامية المؤمنة ، التي تفقه وتعقل البلاغ القرآني ، والبيان النبوي لهذا البلاغ هو السبيل لكمال واكتمال المقوم الروحي والإيماني للأمن المجتمعي والاجتماعي في عالم الإسلام ..

ولحسن الحظ .. فإننا لسنا بإزاء اختراع جديد .. وإنما بصدد

دعوة لإحياء قسمة أصيلة في مناهج الفكر الإسلامية .. قسمة العقلانية الإسلامية المؤمنة ، التي مَثَّلَت « الأرض المشتركة » ، و « الصيغة الجامعة » لمذاهب الأمة وتياراتها الفكرية على امتداد تاريخ الإسلام ..

ففي مقابل « الانحراف الظاهريّ » الذي وَقَفَ « بأهل الحشو » عند ظواهر النصوص ، حتى لقد وقعوا في محظورات التجسيد والتجسيم والتشبيه .

وفي مقابلة « التصوّف الباطني » الذي سلك طريق الغلو في التأويل حتى فرغ الدين من حقائق الدين! ..

في مقابل هؤلاء وهؤلاء اجتمعت مذاهب الأمة على وسطية العقلانية المؤمنة .. الجامعة بين عالم الغيب والشهادة - في مصادر المعرفة - وبين العقل والنقل والتجربة والوجدان - في سبيل المعرفة - تلك الوسطية والعقلانية التي مَثَّلَتُ قاسمًا مشتركًا بين المذاهب والتيارات الكبرى في التاريخ الحضاري للإسلام والمسلمين ..

ومن هنا .. فإن تزكية حياتنا الروحية ، والمقوم الإيماني لأمنينا المجتمعي والاجتماعي إنما يحتاج إلى تجديد هذه القسمة من قسمات ثقافتنا الإسلامية .. وإلى إعادة بعث لمقولاتها التي ازدانت بها كتب تراثنا القديم .. وإبداعات عصر النهضة في تاريخنا الحديث ..

وإذا كان لابد من أمثال تقدمها هذه الدراسة على هذه القسمة - التي ندعو إلى إحيائها - فإننا نُقد مُ - على سبيل المثال - سطورًا مما كتبه:

\* الحارث بن أسد المحاسبي [ ١٦٥ - ٢٤٣ ه / ٧٨١ - ٢٨٧ م] الذي جَمَعَ بين التصوّف والفلسفة والسلفية .. وقال : « العقل : غريزة وَضَعَها الله سبحانه في أكثر خلقه .. ونور في القلب كنور العين .. يولد العبد بها ، ثم يزيد فيه معنى بعد معنى بالمعرفة بالأسباب الدالة على المعقول .. والمعرفة عن العقل تكون بالمعرفة الروح .. ولقد سُمِّي العقل لُبًّا ، ولُبُّ كلَّ شيء خالصه ، . وهو صفة الروح .. ولقد سُمِّي العقل لُبًّا ، ولُبُّ كلَّ شيء خالصه ، وقال الله عز وجل : ﴿ إِنَّا يَنَذَكَّ أُولُوا ٱلأَلْبَكِ ﴾ [ الزمر: ٩ ] . وبالعقل عَرَفُ الخلقُ الله ، وشهدوا عليه بالعقل الذي عرفوه من وبالعقل عَرَفُ الخلقُ الله ، وشهدوا عليه بالعقل الذي عرفوه من

وبالعقل عَرَفَ الخلقُ اللهَ ، وشهدوا عليه بالعقل الذي عرفوه من أنفسهم بمعرفة ما ينفعهم ومعرفة ما يضرهم .. وبه أقام الله على البالغين للحُلْم الحجة .. وإياهم خاطب من قِبَلِ عقولهم ، ووَعَدَ وتَوَعَّدَ ، وأَمَرَ ونَهَى ، وحضّ ونَدَبَ ..

وإذا تم عقل المؤمن عن ربه أفرده عزَّ وجلَّ بالتوحيد له في كل المعاني .. ولا غناء للعبد عن التفكُّر والنظر والذكر ليكثر اعتباره ، ويزيد علمه ، ويعلو في الفضل .. فمن قلَّ تفكُّره قلَّ اعتباره ، ومن قلَّ اعتباره قلَّ علمه ، ومن قلَّ علمه كثُرَ جهلُه ، وبان نقصه ، ولم يجد طعم البر ، ولا برد اليقين ، ولا روح الحكمة .. فما أقرَّ به في حياته

من حياة البهائم التي لا تعرف إلا ما باشرته بجوارحها » .

ولقد جَعَلَ الله العقول معادن الحكمة ، ومقتبس الآراء ، ومستنبط الفهم ، ومعقل العلم ، ونور الأبصار ، إليها يأوي كل محصول ، وبها يُستدلّ على ما أخبر به من علم الغيوب ، فبها يقدرون الأعمال قبل كونها ، ويعرفون عواقبها قبل وجودها ، وعنها تصدر الجوارح بانفعال بأمرها ، فتسارع إلى طاعتها ، أو تزجرها فتمسك عن مكروهها .. ولقد استخلص الله من عباده خالصة من خلقه ، فَهِمَتْ عنه قولَه بعقولها ، فاتسع لها ما خفي عن الأبصار ..

وأعظم العاقلين عند الله عزَّ وجلَّ العارفين عقلاً عنه ومعرفة به ، الذين أُوّوا بالعجز أنهم لا يبلغون في العقل والمعرفة كُنَّة معرفته .. (1) . وحجة الإسلام أبو حامد الغزالي [ ٥٠٠ - ٥٠٥ ه / ١٠٥٨ - ١٠١١ م] - الذي جَمَعَ بين التصوّف الشرعيّ والفلسفة والوسطية الأشعرية .. والذي قال عن علاقة العقل بالنقل والشرع: (إن مثال العقل: البصر السليم عن الآفات والآذاء . ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء . فأخلق بأن يكون طالب الاهتداء ، المستغني بأحدهما عن الآخر في غمار الأغبياء . فالمعرض عن العقل،

 <sup>(</sup>١) الحارث المحاسبي [مائية العقل وحقيقته ومعناه] ص ٢٠١ - ٢٣٥، وفهم القرآن]
 ص ٢٦٦، ٢٦٦ درسة وتحقيق : حسين القوتلي - ط بيروت سنة ١٣٩٨هـ .

مكتفيًا بنور القرآن ، مثاله : المتعرض لنور الشمس مغمضًا للأجفان ، فلا فرق بينه وبين العميان . فالعقل مع الشرع نور على نور .

وأنَّى يستتب الرشاد لمن يقنع بتقليد الأثر والخبر ، وينكر البحث والنظر ؟! . أولا يعلم أنه لا مستند للشرع إلا قول سيد البشر ﷺ؟ . وبرهان العقل هو الذي عُرف به صدقه فيما أخبر ؟ .

إن العقل أولى باسم النور من العين ، بل بينهما من التفاوت ما يصح أن يقال معه : إنه أولى ، بل الحق أنه يستحق الاسم دونها .

وعند إشراق نور الحكمة يصير الإنسان مبصرًا بالفعل بعد أن كان مبصرًا بالقوة ، وأعظم الحكمة كلام الله تعالى ، فيكون منزلة آيات القرآن عند عين العقل منزلة نور الشمس عند العين الظاهرة ، إذ به يتم الإبصار ، فبالحري أن يُسمَّى القرآن نورًا ، كما يُسمَّى نور الشمس نورًا فمثال القرآن : نور الشمس ، ومثال العقل نور العين ، وبهذا يفهم معنى قوله تعالى : ﴿ فَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ، وَالنُّورِ اللّذِي آنزَلناً ﴾ [التعابين : ٨] . ولا يبعد – أيها المعتكف في عالم العقل – أن يكون وراء العقل طور آخر يظهر فيها ما لا يظهر في العقل ، كما لا يبعد كون العقل طورًا وراء التمييز والإحساس ينكشف فيه غرائب وعجائب يقصر عنها الإحساس والتمييز ، فلا تجعل أقصى الكمال وقفًا على نفسك عنها الإحساس والتمييز ، فلا تجعل أقصى الكمال وقفًا على نفسك . والأصل في ذلك أن وراء ما يتصوره العقلاء أمورًا ورَدَ الشرع بها ،

ولا يعلم حقائها إلا الله تعالى والأنبياء الذين هم وسائط بين الله تعالى وبين عباده ..

وما قضى العقل باستحالته ، فيجب فيه تأويل ما ورد السمع به ، ولا يُتصوَّر أن يشمل السمع على قاطع مخالف للمعقول .. والوحي الإلهيُّ والشرع الحق لا يرد بما ينبو عنه العقل .. وليس كل ما لا يدركه العقل محالاً في نفسه .. وفرق بين البعيد والمحال ، فإن البعيد هو ما ليس بمألوف ، والمحال ما لا يُتصوَّر كونه ..

وأما اتباع العقل الصرف ، فلا يقوى عليه إلا أولياء الله تعالى ، الذين أراهم الله الحق حقًا وقَوَّاهم على اتباعه .. ولهذا كان رأس مال كل السعادات العقل ..

ولقد تحقق أهل السنة أنه لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن مَنْ ظَنَّ مِنَ الحشوية - [ الظاهرية الدين ليسوا من أهل النظر] - وجوب الجمود على التقليد واتباع الظواهر، ما أتوا به إلا من ضغف العقول وقلة البصائر، وأن مَنْ تغلغل من الفلاسفة وغلاة المعتزلة في تصرّف العقل حتى صادموا به قواطع الشرع، ما أتوا به إلا من خُبث الضمائر، فميل أولئك إلى التفريط، وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط..» (١).

<sup>(</sup>١) الغزاليّ [ الاقتصاد في الاعتقاد] ص ٣١ ، ٢٢ ، ٩٨ - طبعة صبيح القاهرة - =

\* والفيلسوف الطبيب الفقيه أبو الوليد ابن رشد [ ٥٢٠ - ٥٩٥ هـ هـ / ١١٢٦ - ١١٩٨ م ] - الذي كان الناس يفزعون إلى فتواه في الفقه كما يفزعون إليها في الطب والكلام .. فإنه هو القائل في المؤاخاة بين الحكمة والشريعة .. بين العقل والنقل :

«إنّ الشرع دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل ، وتطلّب معرفتها به ، وذلك بيّن في غير ما آية من كتاب الله تبارك وتعالى ، مثل قوله تعالى : ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَتَأْوَلِى ٱلأَبْصُدِ ﴾ [ الحشر : ٢ ] وهذا نصّ على وجوب استعمال القياس العقليّ ، أو العقليّ والشرعي معًا . . فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقليّ – وإذا كانت هذه الشريعة حقًا ، وداعية إلى النظر المؤدّي إلى معرفة الحق ، فإنا – معشر المسلمين – نعلم ، على القطع ، أنه لا يؤدي النظر البرهانيّ إلى مخالفة ما وَرَدَ به الشرع ، فإن الحقّ لا يضاد الحقّ ، بل يوافقه ويشهد له . .

ونحن نقطع قطعًا أن كلَّ ما أدَّى إليه البرهان ، وخالفه ظاهر الشرع ، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربيّ . . بل نقول : إنه ما من منطوق به في الشرع ، مخالف بظاهره لما أدَّى إليه البرهان ، إلا

<sup>=</sup> بدون تاريخ . و [ مشكاة الأنوار ] ص ٣٦ ، ٥١ طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧ م . و [ المضنون به على غير أهله ] ص ٣١٨ ، ٣١٨ ، ٣١٩ ] طبعة مكتبة الجنديّ – القاهرة و [ رسالة الغزائي إلى ملك شاة في العقائد ] ص ٦٩ طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧ م .

إذا اعْتُبِرَ وتُصفحت سائر أجزائه ، وُجد في ألفاظ الشارع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل ، أو يُقارب أن يشهد ..

ومبادئ الشرائع لا يُشكُ في وجودها ، وكيفية وجودها أمر إلهيّ معجز عن إدراك العقول الإنسانية ..

والصواب: أن تعلم الفرقة من الجمهور التي ترى أن الشريعة مخالفة للحكمة ، أنها ليست مخالفة لها .. ، وكذلك الذين يرون أن الحكمة مخالفة لها ، من الذين ينتسبون للحكمة ، أنها ليست مخالفة لها ، وذلك بأن يُعَرَّف كل واحد من الفريقين أنه لم يقف على كُنْه الشريعة ولا على كُنْه الشريعة ولا على كُنْه الحكمة ، وأن الرأي في الشريعة الذي اعتقد أنه مخالف للحكمة هو رأي إما مُبتَدَع في الشريعة ، لا من أصلها ، وإما رأي خطأ في الحكمة ، أعنى تأويل خطأ عليها .

إن الحكمة هي صاحبة الشريعة ، والأخت الرضيعة .. وهما المصطحبتان بالطبع ، المتحابتان بالجوهر والغريزة .. » (١) .

<sup>(</sup>۱) ابن رشد [ فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ] ص ۲۲، ۲۲،

77 . دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة - طبعة دار المعارف - القاهرة سنة ۱۹۸۳ م. و [ تهافت التهافت ] ص ۲۲، ۱۵، ۱۲۵ طبعة القاهرة سنة ۱۹،۳ م م . و [ مناهج الأدلة في عقائد الملة ] ص ۱۸۵، ۱۸۵، دراسة وتحقيق : د. محمود قاسم . طبعة القاهرة سنة ۱۹۵۵ م .

» وفيلسوف السّلَفِيّة ، شيخ الإسلام ابن تيمية [ ٦٦١ - ٧٢٨ هـ / ٢٦٣ م ] - الذي قال عنه الإمام محمد عبده المحمد عبده المحمد عبده المحمد عبده المحمد عبده المحمد عبده المحمد عبده اللهنيّة ، وأشدهم غيرة على الدين » (١) هو القائل عن موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول : « إنَّ ما عُرف بصريح العقل لا يُتصوَّر أن يعارضه منقول صحيح قط وقد تأملت ذلك في عامة ما تنازع الناس فيه فوجدت ما خالف النصوص الصحيحة شبهات فاسدة يُعلم بالعقل ببوت نقيضها الموافق للشرع . وهذا تأملته في مسائل الأصول الكبار ، كمسائل التوحيد والصفات ومسائل القدر والنبوات والمعاد وغير ذلك .

ووجدت ما يُعلم بصريح العقل لم يخالفه سمع قط ، بل السمع الذي يُقال : إنه يخالفه . إما حديث موضوع أو دلالة ضعيفة فلا يصلح أن يكون دليلاً لو تَجَرَّدَ عن معارضة العقل الصريح ، فكيف إذا خالفه صريح المعقول ؟ ! . ونحن نعلم أن الرسل لا يخبرون بمحالات العقول ، بل يخبرون بمجازات العقول ، فلا يخبرون بما يعلم العقل انتفاءه ، بل يخبرون بما يعجز العقل عن معرفته .. والقول

 <sup>(</sup>۱) الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده ج ٣ ص ٣٥٩ . دراسة وتحقيق :
 د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢ م .

كلما كان أفسد في الشرع كان أفسد في العقل ، فالحق لا يتناقض ، والرسل إنما أخبرت بحق . والله فطر عباده على معرفة الحقَّ ، والرسل بُعِثَتْ بتكميل الفطرة لا بتغيير الفطرة . قال الله تعالى :

﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِى أَنفُسِمِمْ حَتَىٰ يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَهُ الْحُقَّةُ ﴾ [ فصلت : من الآية ٥٣ ] . فأخبر أنه سيريهم الآيات الأفقية والنفسية المبيّنة لأن القرآن الذي أخبر به عباده حق ، فتتطابق الدلالة البرهانية القرآنية والبرهانية العيانية ، ويتصادق موجب الشرع المنقول والنظر المعقول ..

ولقد قال الحنفية وكثير من المالكية والشافعية بتحسين العقل وتقبيحه ، وهو قول الكرامية والمعتزلة ، وهو قول أكثر الطوائف من المسلمين .. » (١) .

وبعد أن تراجعت العقلانية الإسلامية مع تراجع الحضارة الإسلامية .. عادت مرة أخرى مع النهضة والإحياء والتحديد .. فكتب : \* جمال الدين الأفغاني [٢٥٤ - ١٣١٤ هـ/١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] -وهو رائد اليقظة الإسلامية في العصر الحديث - يقول :

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیة [بیان موافقه صریح المعقول لصحیح المنقول] ج ۱ ص ۸۳ طبعة القاهرة سنة ۱۳۲۱ هـ . و [ منهاج السنة النبوية ] ج ۱ ص ۸۲ – طبعة القاهرة سنة ۱۳۲۱ هـ و [ الفتاوى ] ج ۸ ص ٤٢٨ ، ٣٣٤ . طبعة الرياض سنة ۱۳۸۱ هـ .

إن الدين الإسلاميّ يكاد يكون متفردًا بين الأديان بتقريع
 المعتقدين بلا دليل ، وتوبيخ المتبعين للظنون ، وتبكيت الخابطين
 في عشواء العماية ، والقدح في سيرتهم .

هذا الدين يطالب المتدينين أن يأخذوا بالبرهان في أصول دينهم ، وكلما خَاطَبَ خَاطَبَ العقل ، وكلما حَاكَمَ حَاكَمَ إلى العقل . تنطلق نصوصه بأن السعادة من نتائج العقل والبصيرة وأن الشقاء والضلالة من لواحق الغفلة وإهمال العقل وانطفاء نور البصيرة .. وقلما يوجد في الأديان ما يساويه أو يقاربه في هذه المزية ، وأظن غير المسلمين يعترفون لهذا الدين بهذه الخاصة الجليلة .

إن العقل مشرق الإيمان ، فمن تحول عنه فقد دابر الإيمان . وإن فرقًا بين ما لا يصل العقل إلى كُنْهِه ، فيعرفه بأثره ، وبين ما يحكم باستحالته ، فالأول معروف عند العقل ، يقرّ بوجوده ، ويقف دون سرادقات عزته ، أما الثاني فمطروح من نظره ، ساقط من اعتباره ، لا يتعلق به عقد من عقوده ، فكيف يصدّق به وهو قاطع بعدمه ؟! . لقد بدأ الإنسان بداية لا تميزه عن غيره من الحيوانات . . لكن نقطة الافتراق كانت قوته العاقلة . . والله قد جعل قوة العقل للإنسان محور صلاحه وفلاحه . . والحكمة ، وآلتها العقل ، هي مقننة القوانين ، وموضحة السبل ، وواضعة جميع النظامات ، ومعينة جميع الحدود ،

وشارحة حدود الفضائل والرذائل ، وبالجملة ، فهي قوام الكمالات العقلية والخلقية . . فهي أشرف الصناعات . . » (١) .

أما الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ / ٩٤٨ - ١٩٠٥ م] - وهو أبرز أعلام الإحياء والتجديد في عصرنا الحديث - فلقد أفاض في ضرورة الإصلاح الفكري ، وإعادة الإخاء بين العقل والنقل .. وقال :

« إن العقل : هو جوهر إنسانية الإنسان .. وهو أفضل القوى الإنسانية على الحقيقة .. ولقد تآخى العقل والدين لأول مرة في كتاب مقدس ، على لسان نبيّ مرسل ، بتصريح لا يقبل التأويل ، وتقرر بين المسلمين كافة - إلا من لا ثقة بعقله ولابدينه :

أن من قضايا الدين ما لا يمكن الاعتقاد به إلا من طريق العقل ، كالعلم بوجود الله ، وبقدرته على إرسال الرسل ، وعلمه بما يوحي إليهم ، وإرادته لاختصاصهم برسالته ، وما يتبع ذلك مما يتوقف عليه فَهْمُ معنى الرسالة ، كالتصديق بالرسالة نفسها .

كما أجمعوا على أن الدين إن جاء بشيء قد يعلو على الفهم ، فلا يمكن أن يأتي بما يستحيل عند العقل . . وإنه لا يقين مع التحرج من

النظر، وإنما يكون اليقين بإطلاق النظر في الأكوان، طولها وعرضها، حتى يصل إلى الغاية التي يطلبها بدون تقييد .

فالله يخاطب ، في كتابه ، الفكر والعقل والعلم بدون قيد ولا حد . والقرآن قد دعا الناس إلى النظر فيه بعقولهم ، فهو معجزة عُرضت على العقل ، وعرفته القاضي فيها ، وأطلقت له حق النظر في أنحائها ، ونشر ما انطوى في أثنائها .. فالإسلام لا يعتمد على شيء سوى الدليل العقلي ، والفكر الإنساني الذي يجري على نظامه الفطري ، فلا يدهشك بخارق العادة ، ولا يغشى بصرك بأطوار غير معتادة ، ولا يخرس لسانك بقارعة سماوية ، ولا يقطع حركة فكرك بصيحة إلهية ..

والمرء لا يكون مؤمنا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقتنع به . فمن ربي على التسليم بغير عقل ، والعمل ، ولو صالحًا بغير فقه ، فهو غير مؤمن ، لأنه ليس القصد من الإيمان أن يُذلل الإنسان للخير كما يُذلل الحيوان ، بل القصد منه أن يرتقي عقله وتتزكى نفسه بالعلم بالله والعرفان في دينه ، فيعمل الخير ؛ لأنه يفقه أنه الخير النافع المرضي لله ، ويترك الشر ؛ لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه ودنياه ، ويكون فوق هذا على بصيرة وعقل في اعتقاده .. فالعاقل لا يقلد جاهلاً دونه ..

لكن العقل البشري وحده ليس في استطاعته أن يبلغ بصاحبه ما فيه سعادته في هذه الحياة ، اللهم إلا في قليل ممن لم يعرفهم الزمن ، فإن كان لهم من الشأن العظيم ما به عرفهم أشار إليهم الدهر بأصابع الأجيال ! ..

وقد يكون من الأعمال ما لا يمكن درك حسنه ، ومن المنهيات ما لا يعرف وجه قبحه ، وهذا النوع لا حسن له إلا اللهي .

وإذا قدرنا العقل البشريّ قَدْرَه ، ووجدنا غاية ما ينتهي إليه كماله إنما هو الوصول إلى عوارض الكائنات التي تقع تحت الإدراك الإنسانيّ .. أما الوصول إلى كُنْه حقيقته فمما لا تبلغه قوته ..

ومن أحوال الحياة الأخرى ما لا يمكن لعقل بشريّ أن يصل إليه وحده .. لهذا كان العقل محتاجًا إلى معين يستعين به في وسائل السعادة في الدنيا والآخرة ..

إن العقل هو ينبوع اليقين في الإيمان بالله ، وعلمه ، وقدرته ، والتصديق بالرسالة .. أما النقل فهو الينبوع فيما بعد ذلك من علم الغيب ، كأحوال الآخرة ، والعبادات .

والذي علينا اعتقاده : أ ن الدين الإسلامي دين توحيد في العقائد ، لا دين تفريق في القواعد ، والعقل من أشدّ أعوانه ، والنقل من أقوى

أركانه .. » (١) .

هكذا كانت العقلانية الإسلامية المؤمنة .. وهكذا كانت المؤاخاة بين العقل والنقل في أغلب مذاهب الإسلام وتياراته الفكرية ، على امتداد التاريخ الحضاري للإسلام ..

وهكذا يجب بعث هذه القسمة من قسمات الفكر الإسلامي، لإصلاح ما في حياتنا الروحية والمقوم الإيمانيّ في واقعنا الإسلاميّ من سلبيات وثغرات ..

فبهذا الإحياء للعقلانية الإسلامية المؤمنة . . وبالمؤاخاة بينها وبين النقل والشرع - بلاغًا قرآنيا . . وبيانًا نبويًا لهذا البلاغ القرآني - تتجاوز حياتنا الروحية والمقوم الإيماني لاجتماعنا الإسلاميّ آفات وسلبيات :

العنف العشوائي ، الذي يهدد استقرار مجتمعاتنا الإسلامية ،
 ويفتح فيها الثغرات للأعداء ..

والجمود والتقليد ، الذي يولد العجز عن مواكبة المستجدات ،
 فيخلق الفراغ الذي يتمدد فيه التغريب! ..

<sup>(</sup>۱) الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ج ٣ ص ١٥١، ٢٧٩ - ٢٧١، ٢٩٨، ٢٩٨، ١٥١ و ٢٦، ٢٩٨، ٢٩٨، ٥٠٠ و ١ م ١ ٢٩٠ و ١ م ٢١٤ ، ج ٥ ص ٤٢٨ .

والدروشة والبلاهة التي تتستر بالتصوّف ، فَتُشَوَّه صورته ،
 وتحجب طاقات ضحاياها عن الوعي والإبداع ! ..
 في الإصلاح الاصمّاعي

ولأن الإسلام دين الجماعة .. ولأن فلسفته في التشريع قد جمعت بين المسئولية الفردية : ﴿ وَلَا فَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤]. ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجَرَ بِهِ ، ﴾ [ النساء: ١٢٣] . وبين المسئولية الاجتماعية والمجتمعية .. حيث توجه الخطاب إلى الناس والأمة والجماعة في غالب آيات الخطاب بالقرآن الكريم ..

وفي هذه الفلسفة التشريعية تجاورت وتزاملت الفروض والتكاليف الفردية - العينية - مع الفروض والتكاليف الكفائية - الجماعية والاجتماعية والمجتمعية - .. وتوجه الخطاب التكليفي إلى الفرد وإلى الجماعة - الأمة والناس - ..

لهذه الحكمة ، كان الأمن في الإسلام اجتماعيًّا ومجتمعيًّا ، واستحال أن تقف آفاقه عند حدود الفرد ، دون الاجتماع الشامل للأفراد ضمن الجماعة ، ولدنيا الفرد مسلوكة في سلك ميادين العمران .

ذلك أن الإنسان - كفرد - مدني واجتماعيّ ومجتمعيّ بطبعه وحكم حاجاته .. وأمنه الحقيقي ، وإن بدأ بدائرته الفردية ، فإنه لا يستقيم ولا يتحقق ولا يدوم إلا إذا عَمَّتْ آفاقه الاجتماع والجماعة والعمران .. بل إن الأمن للفرد كثيرًا ما يأتي إليه عبر تحققه في إطار الجماعة والمجتمع وميادين الاجتماع والعمران ..

وعن هذه الحقيقة من حقائق الرؤية الإسلامية للأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ يتحدث الإمام أبو الحسن الماورديّ [ ٣٦٤ - ٤٥٠ هـ / ١٠٥٨ - ١٠٥٨ م] فيقول:

« والإنسان مطبوع على الافتقار إلى جنسه ، واستعانته صفة لازمة لطبعه وخِلْقَةٌ قائمة في جوهره .. ولذلك ، فإن صلاح الدنيا يُعتبر من وجهين :

أولهما : ما ينتظم به أمور جُملتها .

والثاني : ما يصلح به حال كل واحد من أهلها .

فهما شيئان لاصلاح لأحدهما إلا بصاحبه ، لأن من صلحت حاله مع فساد الدنيا واختلال أمورها ، لن يعدم أن يتعدى إليه فسادها ، ويقدح فيه اختلالها ؛ لأنه منها يستمد ، ولها يستعد . وإن فسدت حاله ، مع صلاح الدنيا ، وانتظام أمورها ، لم يجد لصلاحها لذة ، ولا لاستقامتها أثرًا ، لأن الإنسان دنيا نفسه ، فليس يرى الصلاح إلا إذا صلحت له ، ولا يجد الفساد إلا إذا فسدت عليه ؛ لأن نفسه أخص ، وحاله أمس ، فصار نظره إلى ما يخصه مصروفًا ، وفكره إلى

ما يمسه موقوفًا .. » (١) .

وهذه الحقيقة من حقائق الرؤية الإسلامية لأَطُر وآفاق الأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ ، الجامعة بين الفرد والجماعة ، والفردية والاجتماعية ، والدنيا الخاصة والعمران العام - على النحو الذي لا يقوم به الأمن الفرديّ إذا اختلّ الأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ ، ولا يشعر الفرد بأثر الأمن الاجتماعيّ إذا لم تشمل آثاره دنياه كفرد .. هذه الحقيقة ، التي عَبَّرُ عنها الماورديّ - عندما اشترط لصلاح الدنيا انتظام أمور جملتها .. وانتظام ما يصلح به حال كل واحد من أهلها ؟ لأنه لا صلاح لأحدهما إلا بصاحبه .. هي ذات الحقيقة التي سبقه إلى التعبير عنها الإمام على بن أبي طالب [ ٢٣ ق ه - ٠ ؛ ه ٠٠٠ - ٦٦١ م ] كرّم الله وجهه - عندما قال كلماته الجامعة : ﴿ إِنَّ الغِنَى في الغربةِ وطنُّ ، والفقرَ في الوطنِ عُرْبةٌ .. وإنَّ المُثقِلُّ غريبٌ في بلدتِه »! (٢).

فالأمن لابد أن يكون اجتماعيًا ومجتمعيًا ، ولا قيمة للاجتماعيّ - بل لن يكون اجتماعيًا - إذا لم تعمّ ثمراته وتبلغ آثاره دنيا الأفراد ؛

 <sup>(</sup>١) الماوردي [أدب الدنيا والدين] ص ١٣٤، ١٣٤، تحقيق: مصطفى السقا.
 طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ص ٣٧٣، ٣٦٦. طبعة دار الشعب - القاهرة.

لأن الاجتماع ليس أكثر من البناء الذي تتكون لبناته من الأفراد! -.

\* \* \* 8

وإذا كانت هذه الحقيقة من حقائق « مدنية الإنسان واجتماعيته » ، هي التي تجعل فكرنا الحديث والمعاصر يتحدث عن « الأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ » ، وتدعو تيارات التغيير ودعوات الإصلاح إلى أن يكون الاجتماع والمجتمع هو آفاق الأمن الذي تسعى إلى تحقيقه .. فلقد سبقنا تراث الإسلام على هذا الدرب ، عندما استخدم أئمته والمصلحون فيه مصطلح « الأمن المطلق » و « الأمن العام » - والمطلق عندهم هو العام ، أي « الاجتماعيّ .. والمجتمعيّ » في اصطلاحنا المعاصر ..

والماورديّ ، عندما حدد قواعد صلاح الدنيا وانتظام عمرانها -وهي عنده : « ستة أشياء - في قواعدها ، وإن تفرعت :

١ – دين مُتَّبع .

٢ - وسلطان قاهر [ أي دولة قوية ] ...

٣ - وعدل شامل .

٤ - وأمن عام .

ه - وخصب دائم .

٦ - وأمل فسيح . »

فإنه - الماوردي - قد جعل « الأمن العام » القاعدة الرابعة من قواعد صلاح الدنيا وانتظام العمران - وعن هذه القاعدة الرابعة يقول:

« . . وأما القاعدة الرابعة ، فهي أمن عام تطمئن إليه النفوس ، وتنتشر به الهمم ، ويسكن فيه البريء ويأنس به الضعيف ، فليس لخائف راحة ، ولا لحاذر طمأنينة . وقد قال بعض الحكماء : الأمن أهنا عيش ، والعدل أقوى جيش ؛ لأن الحوف يقبض الناس عن مصالحهم ، ويحجزهم عن تصرفهم ، ويكفّهم عن أسباب المواد التي بها قوام أؤدهم ، وانتظام جملتهم . والأمن المطلق : ما عمّ . . » (١) .

فهو أمن عام - مطلق - اجتماعي ومجتمعي - يحقق طمأنينة النفوس .. وتنتشر به الهمم ، وتنمو به الملكات والطاقات الإنسانية ؟ لأن الخوف - وهو نقيض الأمن - كما يقول الماوردي : « يقبض الناس عن مصالحهم ، ويحجزهم عن تصرفاتهم ، ويكفّهم عن أسباب المواد التي بها قوام أودهم ، وانتظام جملتهم .. » .

فبالأمن الاجتماعيّ والمجتمعيّ يزدهر العمران الإنساني . وبغيبته يتراجع هذا العمران! .

<sup>(</sup>١) أدب الدنيا والدين ص ١٣٥، ١٣٦، ١٤٤.

## جدل الروح وا لمادة في الأمن لمجتمعي

وإذا كانت المقومات الضرورية لتحقيق الأمن الاجتماعي والمجتمعي كثيرة ومتعددة - ويحتاج الحديث عنها إلى مبحث كبير . فإن في مقدمة هذه المقومات - كما سبق وأشرنا - :

١ – الأمن الدينتي والروحتي والفكري .

٢ - والأمن على مقومات المعاش الماديّ في دنيا الإنسان ..

فبدون الإيمان - ومن ثم - الأمن الديني والعقدي والفلسفي ، يلتهم الخوف والفزع والقلق والاغتراب . استقرار الإنسان وطمأنينته . . ذلك لأن الإيمان الديني هو الذي يحقق للإنسان الانتماء إلى هذا الوجود ، وذلك عندما يقوده هذا الإيمان الديني إلى رحاب المعيّة الإلهية وحضرتها القدسية ، فيأنس بهذه المعية ، وينجو من غول الاغتراب الذي يفترس أمن الإنسان في المجتمعات المادية والوضعية والعلمانية اللادينية . .

فقي غاية التحديات الشرسة ، والكوارث والأمراض والحروب ، وفي مواجهة المظالم والقهر والجبروت ، يكون الإيمان الديني - ومن ثمراته الانتماء والاحتماء بالمعية الإلهية - طوق النجاة للإنسان من الوحدة المخيفة والقاتلة ، ومن الاغتراب القاتل للروح والآمال

والطاقات والإمكانات .

ولهذه الحقيقة لا يعرف المؤمنون ، الذين اطمأنت قلوبهم بالإيمان الديني اليأس ولا القنوط ولا الانتحار ، مهما كبرت مشكلاتهم المادية والمعاشية .. بينما تشهد المجتمعات المادية والوضعية والعلمانية - مع ارتفاع مستويات المعيشة .. والرعاية الصحية .. والإشباع للغرائز والشهوات - أعلى مستويات القلق ومعدلات الانتحار .. وذلك لفقدان الأمن على الغد ، والأمل فيما بعد ظاهر الحياة المادية ، بعد تخمة البطون والإفراط في إشباع الغرائز والشهوات .

والذين يقارنون إحصاءات العيادات النفسية وروارها وانتشار القلق ، وكثرة المنتحرين في المجتمعات الإسكندنافية - مثلاً - حيث أعلى مستوى معيشة في العالم ، وحيث الإشباع المفرط للغرائز الجنسية ، بنظيرة هذه الإحصاءات في مجتمع مؤمن ، تطحنه مشكلات الفقر والعوز - كالمجتمع الصومالي مثلاً - يدركون حقيقة وأهمية عامل الأمن الروحي بالنسبة للإنسان .. وذلك عندما يحقق هذا الإيمان الديني للإنسان المؤمن الانتماء إلى القوة الأعظم في هذا الوجود ، والاحتماء بطلاقة قدرتها ، ويسلحه بمعية هذه القوة الأعظم .. حتى ليحقق هذا الإيمان والانتماء للأشعث الأغير القوة الأعظم .. حتى ليحقق هذا الإيمان والانتماء للأشعث الأغير

سلطانًا يجعله إذا أقسم على الله أبرّه الله! ..

. . . .

ومن عظمة الفلسفة الاجتماعية في الإسلام ربطها - الربط الجدلي والتفاعلي - بين هذا المقوّم الأول من مقومات الأمن الاجتماعي - المقوم الإيماني والروحي والفكري - وبين المقوّم الثاني - المادي - المتمثل في الأمن الإنساني على المقومات المعيشية اللازمة له في هذه الحياة الدنيا . . بل إن هذه الفلسفة الاجتماعية الإسلامية تبلغ القمة في العظمة عندما تجعل الأمن على المعاش المادي هو الشرط الضروري لتحقيق كمال واكتمال الأمن الديني والروحي للإنسان في هذه الحياة لتحقيق كمال واكتمال الأمن الديني والروحي للإنسان وي هذه الحياة مؤسس على « صلاح المعاش » وتوفر الضرورات والحاجات المادية مؤسس على « صلاح المعاش » وتوفر الضرورات والحاجات المادية وبعبارة حجة الإسلام أبو حامد الغزالي [ ٥٠٥ - ٥٠ ه م /

« .. فإن نظام الدين لا يحصل إلا بانتظام الدنيا .. فنظام الدين
 بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا :

بصحة البدن .

<sup>-</sup> وبقاء الحياة .

- وسلامة قدر الحاجات من :

أ - الكسوة ب - والمسكن ج - والأقوات د - والأمن .. » ثم يستطرد الغزاليّ فيقول: « ولعمري! إن من أصبح آمنا في سربه ، معافى في بدنه ، وله قوت يومه ، فكأنما حيزت له الدنيا بحذافيرها . فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية . وإلا فمن كان جميع أوقاته مستغرقًا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة ، وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يتفرغ للعلم والعمل ، وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة ؟ فإذن ، بان أن نظام الدنيا ، أعني مقادير الحاجة ، شرط لنظام الدين .. » (١) .

فالأمن الاجتماعي، والاطمئنان على توافر وسلامة مقومات الاجتماع البشري والعمران الإنساني، المادية والمعنوية - من صحة البدن .. إلى بقاء الحياة .. إلى حاجيات الكساء، والمسكن، والأقوات .. إلى الأمن - الذي ينفي عن الحياة الإنسانية عوامل الخوف والروع والفزع - جميع ذلك، قد سلكته الرؤية الإسلامية في عداد « الضرورات » و « الحاجيات » - لا مجرد « الحقوق » أو « الكماليات » - ثم جعلته « الفريضة » التي تترتب على إقامتها

 <sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي [ الاقتصاد في الاعتقاد ] ص ١٣٥ - طبعة مكتبة صبيح
 القاهرة بدون تاريخ .

فرائض الدين وشعائر العبادات ، « فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية ؛ لأن نظام الدنيا شرط لنظام الدين » - كما قال حجة الإسلام أبو حامد الغزالي - .

وبعبارة الشيخ المجدّد محمد الغزالي [ ١٩١٥ - ١٩٩٦ - ١٩١٧ ه / الله المعارب عدة - أنني لا أستطيع أن أجد بين الطبقات البائسة الجو الملائم لغرس العقائد العظيمة ، والأعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة ! .. إنه من العسير العظيمة ، والأعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة ! .. إنه من العسير جدّا أن تملأ قلب الإنسان بالهدى إذا كانت معدته خالية ! أو أن تكسوه بلباس التقوى إذا كان جسده عاريًا! .. إنه يجب أن يُؤمّن على ضروراته التي تقيم أودة كإنسان ، ثم يُنتظر أن تستمسك في نفسه مبادئ الإيمان .. فلا بدّ من التمهيد الاقتصاديّ الواسع ، والإصلاح العمراني الشامل ، إذا كنا مخلصين حقًا في محاربة الرذائل والمعاضي والجرائم باسم الدين ، أو راغبين حقًا في هداية الناس لرب العالمين » (١٠) .

(8) (8) (8) (8)

« وإذا كان الإيمان الديني - بما يثمره من طمأنينة روحية وفكرية
 وفلسفية - هو المقوم الأول من مقومات الأمن الاجتماعي ..

<sup>(</sup>١) محمدالغزالي [ الإسلام وأوضاعنا الاقتصادية ] ص ٦١ ، ٦٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٨٧ م .

وإذا كان مقام هذا المقوم من مقومات الأمن الاجتماعي والمجتمعي قد جعله واحدًا من المقاصد العظمى للشريعة الإسلامية السخفاظ على الدين - وجعل العدوان عليه والفتنة فيه موجبًا للقتال، إذا فرض الأعداء على المؤمنين الفتنة في الدين .. فلقد جعل الإسلام - كذلك - الحفاظ على الأمن - المال .. والوطن - الذي هو وعاء إقامة الدين ، وتحقيق المعاش - جعل الحفاظ على ذلك مبررًا لوجوب القتال ، إذا فرض الأعداء على المؤمنين الحرمان من ثرواتهم وأموالهم ، أو الخروج من ديارهم ..

فالدفاع عن حرية الدين والتدين سبب في وجوب الجهاد القتالي .. والدفاع عن المعاش .. وعن الوطن ـ الذي هو وعاء الأمن على المعاش ـ سبب ـ هو الآخر ـ للجهاد القتالي .. بل إنهما السببان الوحيدان للقتال في الإسلام : ﴿ أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقَنَّتُلُونَ يِأَنَّهُم ظُلِمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرٌ \* اللّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِم بِعَمْرِ حَقِي إِلّا الله عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرٌ \* اللّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِم بِعَمْرِ حَقِي إِلّا الله الله عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرٌ \* اللّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِم بِعَمْرِ حَقِي إِلّا الله الله عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه عَن اللّهِ الله عَلَى اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه الله عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه الله عَن اللّه عَل اللّه عَن اللّ

وصدق رسول الله ﷺ إذ يقول : « مَن قُتِلَ دون مالِه فهو شهيدٌ ،

ومَن قُتِل دون دينِه فهو شهيدٌ ، ومن قُتِلَ دون دمِه فهو شهيدٌ ، ومن قُتِلَ دون أهلِه فهو شهيدٌ » – رواه الترمذيّ – ..

\* وإذا كان القتال للحفاظ على حرية الدين والتدين لا يكون إلا لأعداء هذا الدين .. فإن القتال للحفاظ على مقومات المعاش الإنساني يجوز - بل قد يجب - ضد الظلمة البغاة الذين يحتكرون ويكنزون الأموال والثروات التي استخلف الله الناس - مطلق الناس - فيها ، فيمنعون حقوق الفقراء في هذه الأموال والثروات ، على النحو الذي يهدد حياة هؤلاء الفقراء - التي هي مقصد من المقاصد العظمى لشريعة الإسلام - وذلك لأن هؤلاء الظلمة البغاة قد برئت منهم ذمة الله وذمة رسوله على النبوي الشريف الذي يقول فيه الرسول على وذلك وفقًا للحديث النبوي الشريف الذي يقول فيه الرسول المناق المناه على عرصة - [ مكان ] - أصبح فيهم امرُقٌ جائعًا فقد بَرِقَتُ منهم ذمة الله تعالى » - رواه الإمام أحمد - ..

فالمال مال الله .. والناس مستخلفون فيه ، يتملكون ويستثمرون ويتمتعون - كوكلاء ونواب - في حدود ضوابط عقد وعهد الاستخلاف ، التي تحددت في قول الله - سبحانه وتعالى - : ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهٍ ﴾ [الحديد: ٧] .

وفي تفسيرها يقول الإمام الزمخشري [ ٤٦٧ – ٥٣٨ هـ /

٥١٠١٥ - ١١٤٤ م ] - في [الكشاف ] - : "إن مراد الله في هذه الآية هو أن يقول للناس : إن الأموال التي في أيديكم إنما هي أموال الله ، بخلقه وإنشائه لها ، وإنما مَوَّلكم إياها ، وخولكم الاستمتاع بها ، وجعلكم خلفاء في التصرُّف فيها ، فليست هي أموالكم في الحقيقة ، وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب "(١) وبعبارة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ٢٦٦٦ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م] الذي نَبّه على دلالات إضافة القرآن الكريم مصطلح « المال » إلى ضمير « الجمع » في سبع وأربعين آية ، بينما لم يضفه إلى ضمير « الفرد » إلا في سبع آيات - . . وذلك « لينبه الله بذلك على تكافل الأمة في حقوقها ومصالحها . فكأنه يقول : إن مال كل واحد منكم إنما هو مال أمتكم » (٢) .

ولذلك ، كان نصيب الفقراء في الأموال والثروات «حقًا » . . وليس «مِنَّة » من الأغنياء . . لأن الكافة مستخلفون في مال الله ، الذي خلقه وسخره للكافة : ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ [ الرحمن : ١٠] . ولأن الحفاظ على النفس والحياة هو مقصد من مقاصد الشريعة الإسلامية ، لا يجوز التفريط فيه . . وجب الجهاد - ولو بالقتال

<sup>(</sup>١) الزمخشري [ الكشاف ] ج ٤ ص ٦١ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م .

<sup>(</sup>٢) الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ج ٥ ص ١٩٤.

لتحصيل ما تحفظ به الحياة الإنسانية .. وقال الإمام ابن حزم الأندلستي [ ١٠٦٤ - ٢٥٦ م] :

٥٠. وفرض على الأغنياء ، من أهل كل بلد ، أن يقوموا بفقرائهم ، ويجبرهم السلطان على ذلك ، إن لم تقم الزكوات بهم ، ولا فيء أموال المسلمين بهم ، فيقام لهم بما يأكلون من القوت الذي لابد منه ، ومن اللباس للشتاء والصيف بمثل ذلك ، وبمسكن يُكِنُهم من المطر والصيف والشمس وعيون المارّة .

ولا يحلّ لمسلم اضطر أن يأكل ميتة أو لحم خنزير وهو يجد طعامًا فيه فَضْل عن صاحبه المسلم أو ذميّ .. وله أن يقاتل عن ذلك ، فإن قُتل فعلى قاتله القود - [ الدية ] - وإن قُتل المانع فإلى لعنة الله ، لأنه مانع حقًا ، وهو طائفة باغية . قال تعالى : ﴿ فَإِنْ بَغَتَ إِحَدَنهُما عَلَى اللهُ فَكَن فَقَيْلُوا اللّهِ مَن تَبْعِي حَنّى تَفِيّ إِلَىٰ أَمْرِ اللّهِ ﴾ [ الحجرات : ٩ ] . الأخرَى فَقَيْلُوا النّي تَبْعِي حَنّى تَفِيّ إلى أمر الله على أخيه الذي له الحق ، وبهذا قاتل أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - مانعي الزكاة » (١) .

فالأمن على المعاش : قضية مجتمعية ، لا تُتْرَكُ - فقط - لنوايا

<sup>(</sup>١) ابن حزم [كتاب المحلَّى ] ج ٦ ص ١٥٩ – طبعة المنيرية القاهرة .

الأفراد ومبادراتهم ؟ لأن إقامة هذا الأمن وتحقيقه فريضة اجتماعية ، يتوجه التكليف فيها إلى المجتمع - الذي تقوم مؤسساته بإقامتها -ومنها مؤسسة الزكاة .. ومؤسسة الوقف .. ومؤسسات الصدقات .. والتكافل الاجتماعي - ..

فإذا غاب دور هذه المؤسسات المجتمعية عن الساحة .. أو قصرت في إقامة هذه الفريضة ، وجب على السلطة والدولة القيام بهذه الفريضة ، حتى ولو بالجهاد ضد الظلمة والبغاة .. لأننا بإزاء « فريضة » لا يجوز التفريط في إقامتها .. وليست مجرد « حق » يجوز التنازل عنه حتى طواعية واختيارًا .. فالظلم حرامٌ وممنوعٌ ومُؤَثِّمٌ ومُجَرَّمٌ حتى ولو كان ظلمًا للنفس .. وليس فقط للآخرين .. وصدق الله العظيم ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَقَّنَهُمُ ٱلْفَلَتَهِكُهُ ظَالِمِيَّ أَنفُسهم قَالُواْ فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُوٓا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا ۚ فَأُوْلَتِهِكَ مَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ ۖ وَسَآةَتُ مَصِيرًا ﴾ [ النساء: ٩٧ ] . . كما أنه على الكافة - من القادرين - الجهاد لإخراج المستضعفين من الاستضعاف : ﴿ وَمَا لَكُورَ لَا نُقَنِئُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمُسْتَضَّعَفِينَ مِنَ ٱلرَّجَالِ وَاللِّسَاَّهِ وَٱلْوِلْدَانِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَٱجْعَلَ لِّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴾ [ النساء : ٧٥ ] .

## في العدل الاحتماعي

ه ولأن هذا هو خطر القضية - قضية الأمن الاجتماعيّ - في الرؤية الإسلامية .. ولأن مقومات هذا الأمن الاجتماعيّ - الروحية والمادية - هي عماد وجود الإنسان وبقائه .. كان خطر فريضة العدل ، التي هي السبيل لتحقيق هذه المقومات ..

والعدل - في المصطلح الإسلامي - هو المقابل والضد للجور والظلم .. لا بالمعنى السلبي فقط ، أي نفي الجور والظلم .. وإنما بالمعنى الإيجابي ، المتمثل في سيادة « الوسطية الإسلامية الجامعة » ، التي لا تنحاز إلى قطب واحد من قطبي الظاهرة ، وكذلك لا تنعزل عنهما معًا ولا تغايرهما كل المغايرة ، وإنما هي تجمع عناصر العدل والحق والخير فيهما ، مكونة منها الموقف العادل بين ظلمين ، والحق بين باطلين ، والمتوازن بين غلوي الإفراط والتفريط ..

وهذا المعنى للعدل الإسلامي ، هو الذي يشير إليه الحديث النبوي الشريف : « الوسط : العدل ، جعلناكم أمة وسطا » - رواه الترمذي ، والإمام أحمد - ..

والعدل - في الرؤية الإسلامية - فريضة واجبة ، وضرورة من الضرورات الاجتماعية والإنسانية ، وليس مجرد « حق » من الحقوق التي يجوز لصاحبها التنازل عنها إن هو أراد ، أو أن يفرط فيها ،

طواعية ، دون وزر وتأثيم ! .

إنها فريضة عامة .. فرضها الله على رسوله المعصوم علي : ﴿ فَلِلْأَلِكَ فَأَدْعُ وَٱسْتَقِمَ كَمَا أَمِرَتُ وَلَا نَلَيْعَ أَهُوآ عَهُمْ وَقُلَ ءَامَنتُ بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَابٌ وَأُمِرَتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُّ ﴾ [الشورى: ١٥]. وفرضها على أولياء الأمور ، من العلماء والولاة والقادة والقضاة وأهل الشوكة والرأي في الأمة ، تجاه الرعية والمتنازعين والمتحاكمين : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمْنَنَتِ إِنَّىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكَّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيَّةٍ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سِّمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [ النساء : ٥٨ ] وفريضة العدل هذه هي معيار علاقة التعاقد الدستوريّ بين الرعية وبين أولي الأمر منهم .. وإلى ذلك يشير الحديث النبويّ الشريف : « إن لهم - [ ولاة الأمور ] - عليكم -[الرعية] - حقًّا ، ولكم عليهم حقًّا مثل ذلك ، ما إن استرحموا رحموا وإن عاهدوا وفوا ، وإن حكموا عدلوا . فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين » ـ رواه الإمام أحمد ـ .

وهو فريضة في مجتمع الأسرة – التي هي لبنة بناء الأمة – : ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُفِيَّ ﴾ [البفرة : ٢٢٨].

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا لَمُدِلُواْ فَوَاحِدَةً ﴾ [النساء: ٣] – « اعدلوا بين أبنائكم » . . رواه البخاري ومسلم والنسائتي وأبو داود والإمام أحمد – . .

« والمقسطون عند الله يوم القيامة على منابر من نور عن يمين الرحمن ، عزَّ وجلَّ - وكلَّتا يديه يمين - : الذين يعدلون في حكمهم ، وأهليهم ، وماولوا » - رواه مسلم والنسائي والإمام أحمد - . . أي المقيمون لفريضة العدل في القضاء . . والأسرة . . والدولة والولايات . . وأول المستظلين بظل الله يوم لا ظل إلى ظله : « الإمام العادل » .

وإذا كان «الظلم» هو نقيض «العدل»، فلقد حرم الله الظلم حتى ولو كان ظلم الإنسان لذاته - وليس للآخرين! - .. وحتى في حالة الاستضعاف، لا يجوز الرضا بالظلم والاستكانة له، وتنكب طريق الجهاد في سبيل العدل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلْتَهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِم اللَّهِهَاد في سبيل العدل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلْتَهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِم قَالُوا فِيمَ كُننُم قَالُوا كُنا مُستَضَعفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُن أَرْضُ اللّهِ وَسِعةً فَالُوا فِيمَ كُننُم قَالُوا فِيمَ اللّهِ وَسِعة اللّهِ وَاللّهَ عَلَى اللّهِ وَاللّه اللّهُ عَلَى اللّهِ وَاللّه عَلَى اللّهِ وَاللّه وَالل

بل لقد جعل الله - سبحانه وتعالى - العدل اسمًا من أسمائه الحسنى .. وحَرَّمُ الظلم على نفسه - سبحانه - كما حَرَّمَه على العباد ..

## ني التكافل لاجتماعي

وهذا العدل الإسلاميّ إنما يحققه « التكافل الاجتماعيّ » ، الذي يجعل الأمة جسدًا واحدًا . . فالتكافل هو التضامن والإعالة والرعاية ، على النحو الذي يجبر القصور الحادث لدى طرف من أطراف علاقة التكافل . . فهو تفاعل بين طرفين أو أكثر . . والتكافل الاجتماعيّ : هو النظام الذي يقيم علاقة التفاعل والتضامن والإعالة والرعاية بين أعضاء الاجتماع الإنسانيّ في مجتمع من المجتمعات . .

وإلى هذا المعنى تشير الآيات القرآنية : ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِ مِ إِذَ لَيْقُوكَ أَقَلَامَهُمْ اَيُهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ ﴾ [آل عمران : ؛ ؛ ] . ﴿ هَلَ أَدُلُكُو عَلَىٰ آهُلِ بَيْتِ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ ﴾ [النصص : ١٢] ﴿ وَلَا لَنَقُصُوا ٱلْأَيْمَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ ٱللّهَ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ﴾ [النحل : ٩١] . والتكافل الاجتماعي ، في الفلسفة الاجتماعية الإسلامية « مؤسس على القاعدة الإسلامية الكلية » قاعدة إرادة الله - سبحانه وتعالى - قيام التوازن والموازنة والميزان بين الأفراد والطبقات والجماعات والجماعات والأطراف ، في مختلف أمم المخلوقات وأنواعها ..

لقد تفرد الخالق - سبحانه وتعالى - بالوحدانية والأحدية ، لا يشركه فيها مخلوق من المخلوقات ، فجميع من عداه وما عداه -في كل عوالم الخلق - قائم على التعدّد والازدواج والتزاوج .. ولذلك كانت فلسفة الإسلام ، لإقامة العدل ، والعلاقة الصحية بين الأزواج والمتعددين - في الميول والمصالح والطاقات والإمكانات والاحتياجات والمقاصد - هي التوازن والموازنة ، أي التكافل ، الذي يقيم ويحافظ على نسيج الاجتماع ، وذلك حتى لا يسير التناقض والتنافر بالأطراف المختلفة إلى الصراع والدمار ..

فعدل الله - سبحانه وتعالى - هو « الميزان » ، الذي أنزله الله مع الكتاب لتستقيم كل شئون الاجتماع ، ومنها شئون الاجتماع ، ومنها شئون الاجتماع الإنساني : ﴿ اللَّهُ الَّذِي آنزَلَ الْكِنْبَ بِالْحَقِقَ وَالْمِيزَانُ ﴾ [ الشورى : ١٧ ] ، ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبَ وَالْمِيزَانُ لِيقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ [ الحديد : ٢٥ ] . فالعدل الإلهي هو أداة التوازن في مختلف ميادين الحياة ..

ولأن الله - سبحانه وتعالى - قد استخلف الإنسان - مطلق الإنسان - مطلق الإنسان - في الثروات والأموال ، فلقد حدد للخلفاء والوكلاء - المستخلفين في الثروات والأموال - المعالم التي تقيم التكافل بينهم وتحقق التوازن لهم في هذه الثروات والأموال ، معالم التكافل والتضامن والاشتراك ، المؤسس على حِلِّ مصدر الحيازة ، وحِلِّ أنواع الإنفاق والتنمية والاستثمار ، والاكتفاء في الاختصاص بحد الكفاية ، وتدوير ما زاد عن ذلك للصالح العام لعموم المستخلفين ..

فما زاد عن كفاية « التكافل الخاص » يُثْفَقُ ويُوظَفُ لإقامة « التكافل العام » . . والإنفاق - في العرف الإسلامي - لا يقف عند الصدقات ، وإنما هو مطلق توظيف المال الحلال في كل وجوه الاستثمار في جميع ميادين النفع والتكافل العام .

« وهذا التكافل الاجتماعيّ الإسلاميّ - في شئون المعاش ، المادية والاجتماعية - لا يعنى « المساواة الحسابية » بين أفراد المجتمع ، وإنما يعني « التوازن » الذي يحقق حد الكفاية للجميع ، وضبط التفاوت الاجتماعيّ بضوابط الحلال الدينيّ والكفاءة في العطاء، مع وَضْع سَقْفِ للتفاوت يمنع الاحتكار والأثرة والطغيان .. إنه المحقق لغنى الكفاية للجميع ، مع فَتْح أبواب الثراء أمام الكفاءات والإمكانات ، بعيدًا عن « الكنز » المعطل لدوران عجلة التنمية والاستثمار ، وبعيدًا عن « الاستفراد » الذي هو المقدمة للطغيان ﴿ كُلِّرَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيُطْغَيُّ ﴿ أَن زَّءَاهُ ٱسْتَغْفَىٰ ﴾ [ العلق: ٢،٧]. لقد نزعت بعض المذاهب والفلسفات الاجتماعية نزعة خيالية في الحديث عن تصوراتها لتطبيقات مبدأ المساواة بين الناس ، فتصورت إمكانات تحقيق التماثل الكامل والتسوية الحقيقية بين الناس في كل الميادين ، وبالتحديد في الميادين الاقتصادية - شئون المال والثروة والمعاش - وفي الميادين الاجتماعية - التي تتأثر

أوضاعها ومراتبها ، عادة ، بأوضاع الاقتصاد والمعاش .

لكن هذه التصورات قد استعصت على الممارسة الواقعية ، وعلى التطبيق في أي مجتمع من المجتمعات . ولعلَّ أقرب التصورات إلى الواقعية ، في مذهب المساواة ، الداعم للتكافل الاجتماعيّ ، والمحقق للأمن الاجتماعيّ ، هو التصور الذي يميز بين :

1. المساواة بين الناس أمام القانون ، على النحو الذي ينفي امتيازات المولد ، والوراثة ، واللون ، والعرق ، والجنس ، والمعتقد .

7. والمساواة في تكافؤ الفرص أمام سائر المواطنين .. وسائر الأمم والقوميات .. وسائر الدول .. المساواة في تكافؤ الفرص المتاحة بمختلف الميادين ، وذلك حتى يكون التفاوت ثمرة للجهد الداتيّ والطاقة المبذولة ، وليس بسبب التمييز والقسر والحجب أو الامتياز .. وهذه المساواة ممكنة - وهي هدف يستحق الجهاد في سبيل تحقيقه ، في الإطار الاجتماعيّ والدوليّ ، على السواء .

أما المساواة فيما بعد الفرص المتكافئة ، فإنها هي التي تعدّ خيالاً وحلمًا يستعصي على التحقيق ، ويناقض السنن والقوانين الحاكمة لسير الاجتماع والعمران .

ففي المجتمع الذي تتكافأ فيه فرص التحصيل والاكتساب والامتلاك للعلم، والمال، والمشاركة في الشئون العامة - سياسية واجتماعية - نجد الطاقات لدى الناس متفاوتة ، ومِن ثُمَّ تتفاوت أنصبتهم وحظوظهم في الملك والكسب والمحصول ، بسبب تفاوت طاقاتهم المادية والذهنية والإدارية .. إلخ ..

فالمساواة في الفرص المتكافئة لا تثمر مساواة في مراكز الناس المالية والاجتماعية ، لتفاوت القدرات - الموروثة والذاتية والمكتسبة - بين هؤلاء الناس . فالمساواة في تكافؤ الفرص ، لا تثمر - بالضرورة - مساواة في أنصبة الناس وحظوظهم من هذه الفرص ! ..

وإذا جاز لنا أن نصور المساواة - العادلة والممكنة - بين الفرقاء المختلفين ، في المجتمع ، فإن صورة أعضاء الجسد الواحد هي هذه الصورة للمساواة العادلة .. فإسهام كل عضو من الأعضاء في حياة الجسد وحيويته ليس متماثلاً ولا متساويًا .. وحظ كل عضو ونصيبه من رصيد حياة الجسد وحيويته ليس متماثلا ولا متساويًا كذلك .. لكن علاقة كل الأعضاء بكل الجسد هي علاقة «التوازن»، وليست علاقة « التوازن والارتفاق ، الذي يصبح فيه كل عضو فاعلاً ومنفعلاً ومتفاعلاً مع الآخرين ، وكأنه المرفق الذي يرتفق به وعليه الآخرون كما يرتفق هو بهم وعليهم ، مع التفاوت في الحظوظ والمقادير والدرجات في عملية الارتفاق هذه .. إن هذه الصورة هي الممكنة والحقيقية والعادلة في مبدأ المساواة .. وبهذا

التساند والارتفاق والتوازن تنهض المساواة بدورها في تحقيق الأمن الاجتماعي للإنسان - أمن العضو - أيًّا كان دوره ، وأيًّا كانت درجته - الذي إذا اشتكى تداعت له سائر الأعضاء بالحمى والسهر!.. فالمساواة ، في الرؤية الإسلامية : « تماثل » كامل أمام القانون ، و « تكافؤ » كامل إزاء الفرص ، و « توازن » بين الذين تفاوتت حظوظهم من الفرص المتاحة للجميع .

ولعل هذه الحقيقة لمضمون المساواة هي التي جعلت مذهب الإسلام لا ينكر حقيقة تميز المجتمع إلى طبقات اجتماعية ، مع التأكيد . على ضرورة الحفاظ على أن تكون العلاقة بينها عند مستوى « العدل .. الوسط ..التوازن » .. وفي كلمات الإمام علي ابن أبي طالب إلى واليه على مصر « الأشتر النخعي » [ ٣٧ هـ - ١٥٧ م ] - في عهد توليته - عن تفاوت وتساند الطبقات الاجتماعية في المجتمع ، شاهد على هذا المعنى للمساواة .. لقد قال له :

« واعلم أن الرعية طبقات ، لا يصلح بعضها إلا ببعض ، ولا غنى ببعضها عن بعض ، فمنها : جنود الله . . ومنها كُتّاب العامة والخاصة . . ومنها قضاة العدل . . ومنها عمال الإنصاف والرفق . . ومنها أهل الجزية والخراج . . ومنها التجار وأهل الصناعات . . ومنها الطبقة السفلي من ذوي الحاجة والمسكنة .

فالجنود حصون الرعية . . وسبل الأمن . . ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الخراج . . ثم لا قوام لهم جميعًا إلا بالتجار وذوي الصناعات . . » (١)

فهي كلمات ترسم اللوحة الحقيقية لمذهب الإسلام الاجتماعي ، الذي لا يعاند الفطرة ، وفي ذات الوقت يحقق - بالتوازن - الأمن الاجتماعي للإنسان ، وذلك عندما يحرره من « خوف الحاجة ، ومن خوف الأثرة » جميعا ! ..

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ص ٣٣٧.

# آلياتالتطبيق ألتختيق

وإذا كانت الدراسات الاقتصادية المتخصصة هي المنوط بها الحديث المفصل عن « إجراءات » و « آليات » و « مؤسسات » التنمية الاجتماعية الشاملة ، التي تقيم مقومات الأمن الاجتماعي لإنساننا العربي والمسلم في العمران المعاشي . . فإننا نكتفي - هنا - بالإشارة إلى بعض من أهم معالم الرؤية الإسلامية في هذا الميدان :

#### ١- صندوق التنمية بالركاز :

إن معظم ثروات الأمة الإسلامية مركوزة في باطن أرضها .. والإسلام يفرض فيما يستخرج من هذا « الركاز » زكاة مقدارها الخمس - ٢٠ % .. وتستطيع الأمة - إذا امتلكت الإرادة والإدارة - أن ترصد زكاة الركاز - أي خمس قيمة المستخرج من البترول والغاز والفوسفات والحديد والفحم والبوكسيت والمنجنيز والقصدير والنحاس والرصاص والذهب والفضة .. إلخ .. إلخ .. على أن في صندوق للتنمية الاقتصادية الشاملة لأوطان الأمة .. على أن

يراعى في أولويات التنمية ، بمختلف الأقطار ، البدء بتحقيق الكفاية في الضرورات .. فالحاجيات .. فالتحسينات والكماليات . وبصندوق التنمية هذا ، تتحقق العدالة ، في الإسهام بين كل أقطار الأمة ، وفق ما يستخرج من أرضها .. والعدالة في التنمية ، وفق سلم الضرورات فالحاجيات فالتحسينات والكماليات .. وبه - كذلك - تتحرر الأمة من أسر الديون الخارجية - وهي استعمار جديد - التي ترهن موارد الأمة وإرادتها وحرية قراراها وكرامتها لدى الدائنين! . . وبهذا المصدر للتنمية الاجتماعية والاقتصادية الشاملة يزدهر عمراننا الدنيوي ، ونرجو ثواب الله ورضوانه ، بإقامة شريعته - يوم الدين! . .

#### ٧ ـ صندوق الزكاة العامة :

وغير زكاة الركاز، فهناك الزكوات العامة في الزروع ورؤوس الأموال والتجارات والحيوانات والعقارات والحلي المدخرة .. إلخ .. إلخ . ومقادير هذه الزكوات تتفاوت بتنوع ما هي مفروضة فيه .. فمنها ما هو ٥٧٦ % وما هو ٥ % وما هو ١٠ % .. إلخ .. إلخ . وباستطاعة خطة التنمية الإسلامية أن تقيم لهذه الزكوات مؤسسة أو مؤسسات ، توظف أموالها في التنمية الاقتصادية والاجتماعية للفئات والمصارف التي حددها القرآن الكريم : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ

لِلْفُقَرَآءَ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فُلُونُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْفَسُرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَآبَنِ ٱلسَّبِيلِّ فَرِيضَكَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيثٌ حَكِيثٌ ﴾ [التوبه: ٦٠].

ولخطة التنمية الاقتصادية والاجتماعية حرية توجيه قطاعات كبيرة من أموال هذه الزكوات للميادين العامة والمختلفة للتنمية .. ففيها مصرف عام هو ﴿ في سبيل الله ﴾ .. وفيها مصارف يتجاوزها التطور - أحيانا - مثل ﴿ وَالْمُوَلَّفَةِ فُلُومُهُم ﴾ .. ﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ .. يمكن توجيهها إلى ميادين التنمية المحتاجة إلى رؤوس الأموال أكثر من غيرها .

٣. والوقف : الذي نهضت مؤسساته في تاريخنا الحضاري بتمويل صناعة الحضارة ، وتجديدها .. وبإشاعة مستويات من العدل الاجتماعيّ والأمن الاجتماعيّ في عصور كان افتقارها إلى هذا العدل والأمن شديدًا ! ..

إن الوقف على الإنفاق في المنافع العامة - انتاجًا واستهلاكًا وخدمات - هو النموذج الصادق لملكية الجماعة والأمة - بعد أن تمخضت اشتراكيات العصر عن ملكية « للدولة » أو « البيروقراطية » أو « الحزب » - لأن الوقف هو إخراج المال من حيازة الفرد - المستخلف فيه - إلى مالكه الحقيقي - الله

سبحانه وتعالى - أي - في الواقع - إلى الأمة والجماعة -المستخلف الأصليّ في الثروات والأموال ..

ومن الممكن إعطاء الوقف أبعادًا حديثة ، إن في المؤسسات والآليات ، أو في الآفاق التي تنهض بتنميتها والإنفاق عليها مؤسساته .. كما أن بالإمكان إدخال نظام « الأسهم » و « الحصص » في تُكوين رءوس الأموال ومصادر الدخل الموقوفة على النفع العام . إن أمة موّلت صناعة حضارتها أهليًّا وطوعيًّا ، بالأوقاف .. فكان عمرانها الدنيويّ قربة إلى الله - سبحانه وتعالى - يحفزها إلى ذلك اعتقادها الديني - فكان المقوم الروحيّ حافزًا على تحقيق المقوّم الماديّ في الأمن الاجتماعي - .. إنّ أمة كان هذا تاريخها ، لجديرة بإحياء هذا الشكل من أشكال التمويل لتجديد العمران .. فبه ترجح كَفَّة « الأمة » على كفَّة « الدولة » ، في عصر غدت الدولة فيه « دينصورًا - شموليًا » يغتال الحريات والخصوصيات ، وخاصة عندما تسيطر على مصادر الأرزاق ..

وبهذا الوقف، نتجو من نقيض « استبداد الدولة » ، وهو « الفردية » ، التي تقود إلى الطغيان ، عندما تستبد بالثروات والأموال ! ..

٤- وتحريم استثمار المال الإسلامي خارج ديار الإسلام :
 فلا يحل - في واقع تستعبد فيه الديون أمة الإسلام ، وتستنزف

ثروات المسلمين ، وتستعبد إراداتهم - أن توظف فيه ثروات المسلمين خارج ديار الإسلام .. ويعظم هذه الضرورة حجم الاستثمار الإسلامي خارج عالم المسلمين مقارنًا بحجم هذا الاستثمار في البلاد الإسلامية ..

ففي المدة من سنة ١٩٣٥ م حتى نهاية سنة ١٩٩٣ م بلغت نسبة المستثمر من المال العربي خارج ديار الإسلام ١٧٠ بليونًا من الدولارات ، بينما لم يتعد المستثمر من هذا المال في البلاد العربية ١٢ بليونًا من الدولارات .. أي أن مقابل كل دولار مستثمر في الداخل هناك ٥٦ دولارًا مستثمرة في دعم الاقتصاديات غير الإسلامية .. بل والمعادية لنهضة المسلمين وعزّة الإسلام (١) .

بهذه المصادر والآليات والمؤسسات التنموية ، تحقق الأمة كفاية حاجاتها المادية في أمور المعاش ، وفي ذات الوقت تحيي شعائر دينية ، في عصر غدت فيه طاقات التدين أقوى محرك للجماهير ، والأقدر على صنع التحولات في حياة الشعوب .

وبذلك ، أيضًا ، نحول طاقات التدين ومخزون الاعتقاد الدينيّ نحو إنجاز « المقاصد العامة » النافعة ، بدلاً من استهلاكها

 <sup>(</sup>١) من تقرير المؤسسة العربية لضمان الاستثمار - صحيفة [ السياسة ] الكويت في
 ٢٥ - ١ - ١٩٥٥ م .

واستنزافها في « الأشكال » و « الجزئيات » ! ..

0 0 0 0

إن للأمة الإسلامية تراثًا في فلسفة الأمن الاجتماعي . . وتاريخًا في تطبيقات هذه الدراسة - أن نشير إلى بعض الكلمات التي عبرت عن هذه الفلسفة . .

\* لقد قال الفاروق عمر بن الخطاب [ ٤٠ ق ه - ٢٣ ه / ٥٠٤ ما من ٦٤٥ - ٦٤٤ م] - رضي الله عنه - : « والذي نفسي بيده ، ما من أحد إلا وله في هذا المال حق ، أُعْطيه أو مُنعه .. وما أحد أحق به من أحد .. وما أنا فيه إلا كأحدهم! .. فالرجل وبلاؤه .. والرجل وقدمه .. والرجل وغناؤه .. والرجل وحاجته » (١) .

« وتحدث الإمام على بن أبي طالب - كرم الله وجهه - عن التكافل الاجتماعي .. فقال : « إن الله فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء ، فما جاع فقير إلا بما مُتَّع به غني ! .. وإن الله سائلهم عن ذلك . إن الغنى في الغربة وطن ! والفقر في الوطن غربة ! وإن المقل غريب في بلدته ! «(٢) .

<sup>(</sup>۱) ابن سعد [الطبقات] ج ٣ ق ١ ص ٢١٥، ٢١٦، ٢١٩. طبعة دار التحرير – القاهرة .

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ص ٤٠٨ ، ٢٧٥ ، ٣٥٩ .

أما خامس الراشدين عمر بن عبد العزيز [ ٦١ - ١٠١ ه / ٨١ - ٢١٠ م] رضي الله عنه - فلقد رسم لهذا التكافل الاجتماعي صورة تجسد فلسفته الإلهية ، عندما قال :

«إن أهلي أقطعوني ما لم يكن لي أن آخذه ، ولا لهم أن يعطونيه! . . وإن الله - تبارك وتعالى - قد بعث محمدًا والله وترك للناس نهرًا شربهم كافة ، ثم اختار له ، ما عنده ، فقبضه إليه ، وترك للناس نهرًا شربهم فيه سواء! . . ثم قام أبو بكر فترك النهر على حاله ، ثم ولي عمر فعمل على عمل صاحبه . فلما ولي عثمان اشتق من ذلك النهر نهرًا! ثم ولي معاوية فاشتق منه الأنهار! . ثم لم يزل ذلك النهر يشق منه يزيد ، ومروان ، وعبد الملك ، والوليد ، وسليمان ، حتى أفضى الأمر إلي ، وقد يبس النهر الأعظم! . ولن يُروى أصحاب هذا النهر حتى يعود إليهم النهر الأعظم على ما كان عليه » (١) .

إن غيبة العدل والأمن والتكافل عن الاجتماع الإنساني ، إنما تعني حلول « الخلل » محل « التوازن » بين الجماعة الإنسانية . فيتركز الثراء في جانب ويتركز الفقر في الجانب الآخر . . ولذلك ، كان مجتمع

 <sup>(</sup>١) الأصفهاني : أبو الفرج [كتاب الأغاني ] ج ٩ ص ٣٣٧٥ - طبعة دار الشعب
 انقاهرة

التكافل هو النقيض لمجتمع «دولة الأغنياء»، الذي تحدث عنه القرآن الكريم في كثير من الآيات .. ومنها : ﴿ مَّا أَفْاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الكريم في كثير من الآيات .. ومنها : ﴿ مَّا أَفْاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرِي وَالْمَاكِينِ وَالْبَنِ السَّبِيلِ كَى لَا الْقُرِي وَالْمَاكِينِ وَالْبَنِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْاَغْنِياءِ مِنكُمُ وَمَا ءَاننكُمُ الرَسُولُ فَحَدُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَاننهُوا اللهَ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ [ الحشر : ٢٧ .

وهذا الخلل، إنما يفضي إلى تَرَفِ القلّة .. وَبَطَرِها .. وضلالتها .. وربما كفرها : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَدَيرٍ إِلَّا قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنَّا يُورِبِما كفرها : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَدَيرٍ إِلَّا قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنَا بِمَا أَرْسِلْنَا وَمَا خَنُ أَمْوَلًا وَأَوْلَادُا وَمَا خَنُ بِمَا أَرْسِلْنَا وَ وَوَلَادًا وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [سا: ٣٤ - ٣٥] . ﴿ قَالُوا يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ مِنْ فَتَعَلَّ فِي آمْوَلِنَا مَا نَشَتَوُّأً إِنَّكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَاؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آمْوَلِنَا مَا نَشَتُوُّأً إِنَّكَ لَائِتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ [ هود : ٨٧] .

وبهذا الترف تتحقق سُنَّةُ انهيار الحضارات وتراجع العمران : ﴿ وَإِذَا ٓ أَرَدْنَا ٓ أَن تُهْلِكَ قَرَيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِبُهَا فَفَسَقُواْ فِنهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَرْنَكُهَا تَدْمِيرًا ﴾ [ الإسراء : ١٦ ] .

فالعدل الاجتماعي .. والتكافل بين أفراد المجتمع وطبقاته .. وتحقيق الأمن الاجتماعي، هو طوق النجاة من هذا المصير الرهيب .. وليس كالإسلام مذهبًا ومنهاجًا لتحقيق هذا الأمن والأمان .



## المُصَّادروًالمَرَاجع

- ١- ابن تيمية : [ بيان موافقة صريح القول الصحيح المنقول ] طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ .
  - ٢. [ منهاج السنة النبوية ] طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ .
    - ٣. [ الفتاوى ] طبعة الرياض سنة ١٣٨١ هـ
  - إ. ابن حزم : [ كتاب المحلّى ] طبعة المنيرية القاهرة .
- ٥- ابن رشد : [ فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ] دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣ م .
  - ٦- [ تهافت التهافث ] طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣ م .
- ٧. [ مناهج الأدلة ] دراسة وتحقيق : د. محمود قاسم . طبعة القاهرة سنة
   ١٩٥٥ م .
  - ٨. ابن سعد : [ كتاب الطبقات ] : طبعة دار التحرير القاهرة
- ٩. ابن منظور : [ لسان العرب ] طبعة دار المعارف القاهرة سنة ١٩٨١ م .
- ١٠. أبو البقاء الكفوي : [ الكليات ] : تحقيق : عدنان درويش ، محمد المصري . طبعة دمشق سنة ١٩٨١ م .
- ١١. الأصفهاني أبو الفرج : [كتاب الأغاني ] طبعة دار الشعب القاهرة .
- ١٢. الأفغاني جمال الدين [ الأعمال الكاملة ] دراسة وتحقيق : د. محمد
   عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م .
  - ١٣. الجرجانيّ الشريف : [ التعريفات ] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .
- ١٤- جوتفرايد كونزلن : [ مأزق المسيحية والعلمائية في أوربا ] تقديم وتعليق : د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٩ م .
- ١٥٠ جوزيف راتزنجر : [ بلا جدور ؛ الغرب ، النسبية ، المسبحية ، الإسلام ]

- طبعة ثيويورك سنة ٢٠٠٦ م .
- ١٦ـ الحارث المحاسبي : [ مائية العقل وحقيقته ومعناه ] دراسة وتحقيق :
   حسين القوتلي طبعة بيروت سنة ١٩٧٨ م .
- ١٧. [ فهم القرآن ] دراسة وتحقيق : حسين القوتليّ طبعة بيروت سنة ١٩٨٧ م .
- ١٨ـ الراغب الأصفهاني : [ المفردات في غريب القرآن ] طبعة دار التحرير
   القاهرة سنة ١٩٩١ م .
  - ١٩. الزمخشريّ : [ الكشاف ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م .
- . ٢. على بن أبي طالب الإمام : [ نهج البلاغة ] طبعة دار الشعب القاهرة .
- ٢١. الغزالي أبو حامد : [ الاقتصاد في الاعتقاد ] طبعة مكتبة صبيح القاهرة
   ٢٢. [ مشكاة الأنوار ] طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧م .
- ٢٣. [ رسالة الغزالي إلى ملك شاة في العقائد ] طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧ .
- ٢٤ و المضنون به على غير أهله ] طبعة مكتبة الجندي ضمن مجموعة القاهرة
- ٢٥ الماوردي : 7 أدب الدنيا والدين ] تحقيق : مصطفى السقا طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .
- ٢٦. مجمع اللغة العربية : [ معجم ألفاظ القرآن الكريم ] طبعة القاهرة سنة . ١٩٧٠م .
  - ٢٧. [ معجم العلوم الاجتماعية ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥ م .
- ٢٨. محمد عيده الأستاذ الإمام : [ الأعمال الكاملة ] : دراسة وتحقيق
   د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م ، و سنة ٢٠٠٥ م .
- ٢٩. د. محمد عمارة : [ الفاتيكان والإسلام ] : طبعة القاهرة سنة ٢٠٠٧ م .
- . ٣. [ قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية ] .. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

٣١. الشيخ محمد الغزاليّ : [ الإسلام وأوضاعنا الاقتصادية ] : طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

الدوريات :

٣٢ ييلد - ألمانيا .

٣٣ الحياة - لندن .

٣٤. السياسة - الكويت .

٣٥. الشرق الأوسط - لندن .

٣٦ـ فوكوس - ألمانيا .

٣٧. المدينة - السعودية .

٣٨۔ نيوزويك – أمريكا .

0000

# المحتويات

| ٥   | ¥3  | į   |   |    | ú | 2 | 0. |   |    |   |     | • |     |   |   |   | • |     |       |   |   | 31   |     |    |     | Si <sup>†</sup> | i i | 335  |     | مة    | غد  |      |
|-----|-----|-----|---|----|---|---|----|---|----|---|-----|---|-----|---|---|---|---|-----|-------|---|---|------|-----|----|-----|-----------------|-----|------|-----|-------|-----|------|
| ٩   | 53  |     |   |    |   |   |    |   |    |   |     |   |     |   |   |   |   |     |       |   |   |      |     |    |     |                 |     | ي    |     |       |     |      |
| Υ   | * * |     | ٠ |    |   | ÷ |    |   |    | ٠ |     |   |     |   |   |   |   |     |       |   | 6 | لحيا | راء |    | بط  | إغ              | ف   | J)   | ٢   | لعا   | ,   | ف    |
| ۲.  |     |     |   | ٠  | ē |   |    |   |    |   |     |   |     |   |   |   |   |     |       |   |   | 83   |     |    | ٠   |                 | ام  | أرق  | ,   | ئق    | حقا | ,    |
| ۲ ٤ | 22  | -   |   |    |   | * |    |   |    |   |     |   |     |   |   |   |   |     |       |   |   |      |     | ي  | 4   | y.              | ->  | 11   | قع  | الوا  | Ų   |      |
| ٧٧  | 94  |     |   |    |   |   |    |   |    | S |     |   |     |   | 8 |   |   |     | ٠.    |   |   |      | يُ  | ,  | <   | الف             | 7   | K-   | ص   | ¥     | ڀ   |      |
| ٤٣  |     |     |   | •  |   | ٠ | •  | ٠ |    | , |     |   |     |   |   |   |   | •   |       |   |   | عي   | با  | -  | -   | ΥI              | 2   | - 5/ | -0  | Ņ     | ي   | - 10 |
| ٤٨  |     |     |   |    |   |   |    |   |    |   |     |   |     |   |   |   |   |     |       |   |   | -    | فح  | ō. | لاد | والا            | 13  | ر    | الر | J     | حا  |      |
| ٥٨  | *   |     |   | ٠  |   |   |    |   |    |   |     |   | ٠   | 4 |   |   |   | 14  |       |   |   |      | ي   | اع |     | -               | 7   | 1,   | در  | الع   | ي   |      |
| 11  |     |     | • |    | ٠ | ٠ |    | * | •  |   | **  |   | •   | * | ٠ | * | * |     | <br>÷ |   |   | Ç    | ع   | La | جن  | - >             | 11  | فل   | کا  | الت   | ي   | ė    |
| ٨٢  | 54  |     |   |    | * | 4 | ÷  | ٠ | ٠  |   | e e | • | 4   |   |   | * |   |     |       |   |   | بو   | حق  |    | راك | ,               | 5.  | L    | di  | ن     | يار | 1    |
| ٧٧  | ٠.  |     |   | *  | + | + |    | ÷ | 40 |   |     |   | 120 | 2 |   | - |   |     | ÷     | ٠ |   |      | Ť   |    | Č   | 4               | 1,  | والم | ر   | ساد   | لع  | J    |
| ۸.  | • • | 2). |   | ** |   |   |    | t | *: | * |     | * | *   | * |   | * |   | (*) | *     |   |   | e?   |     |    | *   | ÷               |     |      | ٥   | H. W. | لفا | Į    |



## مُقَوْمَاتُ الْانْزَلْجَيْمَا عَفْلِاشِيلَالْمِنَا

## هَالْآلِينَاكُ

لقد تَحَوَّل عالمنا إلى غابة .. وَحلبة صراع دموي ! .. فأهل الشهال - الغرب الرأسهالي - وهم ٢٠ ٪ من البشرية - يملكون ويستهلكون ٨٦٪ من خيرات هذا العالم! .. بينها أهل الجنوب - وفيهم كل المسلمين - أي ٨٠ ٪ من البشرية - يعيشون على ١٤ ٪ من خيرات هذه الأرض! .. وفي العالم الإسلامي ، هناك من يموت من التخمة .. والسَّفه .. والتبذير .. وهناك من يموتون من الجوع .. بل ومن يبيعون دينهم للمُنصَّرين لقاء كسرة خبز أو جرعة دواء! ..

ولأن الله - سبحانه وتعالى - قد جعل « العدل » اسما من أسمائه الحسنى .. وفريضة حتى مع الأعداء .. كانت العدالة الاجتماعية - المحققة للأمن الاجتماعي - هي أمّ الفرائض - الغائية .. والمنشودة - في هذا الزمان .. ولإثارة قضيتها .. والعمل على تحقيقها .. يصدر هذا الكتاب . وخَلَامَانَ .. وَالْمُعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَلَاقُةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَلَاقُةُ الْعَالَةُ الْعَلَةُ الْعَلَاقُةُ الْعَلَاقُةُ الْعَلَاقُةُ الْعَلَاقُةُ اللّهُ اللّهُ

